
        
            
                
            
        

    




Tịnh Tông Nhập Môn  

  

  



  

 Lão Pháp sư Tịnh Không giảng tại Dallas, 1996 

 Ngô Chân Ðộ ghi chép lại. 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

A. TẠI SAO CHÚNG TA TU THEO PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ? 

B. TAM PHƯỚC 

 1. Hiếu dưỡng phụ mẫu.  Phụng sự sư trưởng. Từ tâm không sát hại sinh 

 vật. Tu thập thiện nghiệp 

 2. Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, không phạm oai nghi 

 3.  Phát Bồ Ðề tâm, Tin sâu nhân quả, Ðọc tụng Ðại thừa, Khuyến tấn 

 hành giả 

C. CHƯỚNG NGẠI CỦA HÀNH GIẢ 

D.  TIÊU TRỪ CHƯỚNG NGẠI 

 1. Bất cầu tha quá (Không để ý đến lỗi của người khác) 

 2. Không nên tự khen mình mà chê bai kẻ khác.  

E. PHÁP THANH TỊNH GIẢI THOÁT 

 1.  Xa lìa chỗ huyên náo.  

 2.  Thiểu dục tri túc (Ham muốn ít và biết đủ).  

 3. Viễn ly lợi dưỡng (Xa lìa danh lợi hưởng thụ).  

 4. Dùng tâm không hy vọng (mong cầu) để thuyết pháp 

 5.  Không dùng tâm tham ô để thuyết pháp 

 6.  Không lấy sự cung kính, cúng dường, và mưu cầu cho thân này an lạc 

 làm sự lợi ích chân thật 

 7.  Dùng tụng kinh niệm Phật để đè nén vọng niệm.  

F. CHÁNH PHÁP TUYỆT ÐỐI TƯƠNG ỨNG VỚI LỢI ÍCH CHÂN 

THẬT 

G. BỐN NGUYÊN TẮC ÐỂ PHÂN BIỆT CHÁNH VÀ TÀ 

H. HẠNH TỐT VÀ HẠNH XẤU 

I. BA CƯƠNG LÃNH CHÁNH CỦA HÀNH MÔN 

G. ÐIỂM QUAN TRỌNG CỦA HÀNH MÔN 

PHỤ LỤC 



---o0o--- 

Kính thưa chư vị đồng tu: 

Trong buổi giảng kinh ở Los Angeles và San Jose có rất nhiều vị đồng 

tu lại gặp tôi và nói đến chuyện công phu tu học không được đắc lực, chúng 

ta không thể gặt hái được những công đức và lợi ích thù thắng mà đức Phật 

nói  trong  kinh.   Nguyên  nhân  chánh  là  ở  chỗ  nào?   Lần  này  tuy  thời  gian 

chúng  ta  tựu  hội  rất  ngắn  nhưng  tôi  nghĩ  trong  ba  ngày  hôm  nay  chúng  ta 

nên thảo luận về vấn đề này. 

---o0o--- 

A. TẠI SAO CHÚNG TA TU THEO PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ? 



Mục đích thứ nhất của chúng ta khi tu học Phật Pháp đương nhiên là 

để liễu thoát sanh tử luân hồi, ra khỏi tam giới.  Ðây là một vấn đề trọng đại, 

là “một đại sự nhân duyên”  mà Phật nói trong kinh Pháp Hoa; đức Thế tôn 

trong  rất  nhiều  kinh  luận  Ðại  thừa  không  kể  là  trên  lý  luận  hoặc  phương 

pháp không có chỗ nào không lấy đó làm mục tiêu tối hậu. 

Nhưng  Phật  pháp  truyền  đến  ngày  nay,  y  cứ  theo  cách  ghi  chép  của 

người Trung quốc đã trải qua ba ngàn năm, và theo cách tính của các nước 

khác  thì  cũng  trên  hai  ngàn  năm  trăm  năm.   Pháp  truyền  qua  thời  gian  dài 

như thế sẽ không tránh khỏi sanh ra tệ đoan.  Hiện nay là thời mạt pháp, hai 

ngàn năm trăm năm sau khi đức Phật Thích Ca diệt độ, căn tánh của chúng 

sanh trong thời đại này dĩ nhiên không giống với thời xưa vì vậy có rất nhiều 

kinh luận và pháp môn không phải là không tốt nhưng người hiện đại chúng 

ta tu học không được, thực hành không được. 

Y cứ theo lý luận và nguyên tắc của kinh điển đại thừa, không kể là tu 

học pháp môn nào, Hiển Giáo, Mật Giáo, Thiền Tông, và Giáo Hạ cũng vậy, 

tất cả đều phải đoạn dứt kiến tư phiền não mới có thể liễu thoát sanh tử.  Cái 

gì  là kiến tư phiền  não?  Nói  một cách đơn  giản ‘kiến’ là kiến  giải sai  lầm, 

cái  nhìn  không  đúng  đối  với  vũ  trụ  nhân  sanh,  đó  gọi  là  ‘kiến  phiền  não’. 

‘Tư’  chỉ  tư  tưởng  sai  lầm  và  cách  suy  nghĩ  không  chính  xác.   Phạm  vi  của 

‘kiến tư’ quá rộng quá lớn. 

Trong kinh luận đức Phật đem vô lượng kiến tư phiền não quy nạp vô 

mười  loại,  đây  là  vì  để  thuận  tiện  thuyết  pháp.   Nói  thiệt  ra  người  hiện  đại 

chúng  ta  không  thể  đoạn  dứt  được  bất  cứ  thứ  nào  trong  mười  thứ  kiến  tư 

phiền  não  này;  một thứ cũng đoạn không  nổi,  huống chi  là  mười thứ!  Nếu 

đoạn không nổi phiền não thì tu học cả đời cũng không thể thành tựu.  Ðây 

không phải là khuyết điểm của một vài người mà là căn bịnh chung của mọi 

người hiện nay. 

Chúng  ta  thấy  trong  quyển  ‘Niệm  Phật  Luận’  của  Ðàm  Hư  đại  sư, 

ngài  nói  cả  đời  ngài  gặp  được  hoặc  nghe  đến  những  người  tham  thiền  đến 

mức đắc được Thiền định đã là rất ít, còn người tham thiền đến khai ngộ thì 

không  những  một đời chưa gặp,  mà nghe cũng không  nghe đến.  Ở đây chỉ 

nêu lên một thí dụ để nói mà thôi. 

Nếu tham thiền mà không thể đại triệt đại ngộ và minh tâm kiến tánh 

thì  không  kể  là  thành  công;  công  phu  đắc  được  thiền  định  có  sâu  có  cạn, 

công  phu  cạn  thì  sanh  đến  cõi  trời  Sơ  Thiền,  Nhị  Thiền;  công  phu  sâu  thì 

sanh  đến  cõi  trời  Tam  Thiền,  Tứ  Thiền.   Cõi  trời  Tứ  Thiền  và  Tứ  Không 

cũng chưa thoát khỏi Thiên đạo, huống hồ những người đắc được thiền định 

là ‘lông phụng sừng lân’ (rất hiếm).  Ðiều này nói rõ chúng sanh trong thời 

mạt  pháp  phiền  não  tập  khí  quá  nặng  lại  còn  thêm  hoàn  cảnh  ngoại  duyên 

không  thiện.   Cái  gì  ‘không  thiện’?   Danh,  văn,  lợi,  dưỡng,  tài,  sắc,  danh, 

thực,  và  thùy  (danh,  văn,  lợi,  dưỡng,  tiền  tài,  sắc  đẹp,  tiếng  tăm,  thức  ăn 

ngon,  và  ngủ  nghỉ)  đều  đang  mê  hoặc  dụ  dỗ;  bên  trong  có  phiền  não,  bên 

ngoài có mê hoặc, bạn làm sao có thể thành tựu được? 

Huống  chi  trong  lúc  tu  học,  những  đại  đức  hồi  xưa  có  nhắc  đến 

‘không  lão  thật’  (không  thiệt  tình  không  thật  thà),  phân  lượng  của  câu  này 

rất nặng, rất nặng, ý nghĩa rất sâu rộng.  Chúng ta nghe xong không màn tới 

chỉ  cười  trừ  rồi  thôi,  không  coi  trọng  mà  không  hiểu  được  câu  này  đã  nói 

trúng phóc yếu điểm của chúng ta. 

Tại sao không thiệt thà?  Không tránh khỏi hai nguyên nhân, nếu nói 

theo kinh Phật thì là thiện căn mỏng, không có phước báo.  Nếu dùng ngôn 

ngữ của người hiện đại mà nói là: 

a.      Chúng ta chưa hiểu rõ hoàn toàn nghĩa lý trong kinh điển. 

b.     Chúng ta chưa nếm đủ chuyện khổ và vị đắng cay trong thế gian! 

Cho nên tu học không thành thật và làm hỏng chuyện thoát ly sanh tử 

trọng đại của đời mình. 

Như vậy làm thế nào để có thể đạt được sự lợi ích thù thắng của Phật 

pháp?  Tu học như thế nào thì đời này chúng ta mới có thành tựu?  Ðây đều 

là sự mong mỏi của mỗi vị đồng tu.  Nếu chúng ta có nguyện vọng như vậy, 

tâm nguyện này có thiệt là rất thiết tha không?  Nếu thiệt đúng là có sự nhận 

thức  như  vậy, thiệt  là có  tâm  nguyện thiết tha  như  vậy, thì trong kinh Phật 

gọi là ‘người giác ngộ’.  Người này thiệt đã giác ngộ! 

Nếu chúng ta còn say đắm mơ mộng trong sanh tử, qua được ngày nào 

hay ngày đó, lấy tâm trạng này đi học Phật, vẫn trong vô minh mê hoặc như 

cũ  mà không  tỉnh thức (giác  ngộ), tu  học  công phu  như vậy  làm sao có thể 

đắc lực được? 

Những  năm  gần  đây  quý  vị  nghe  giảng  kinh,  hoặc  đã  nghe  được  từ 

băng video, hoặc có một số viết thành sách các vị đã đọc qua, chúng ta phải 

bắt  đầu  từ  chỗ  nào?   Nhất  định  phải  từ  ‘Tam  phước,  Lục  hòa’.   Lục  hòa  

không  phải  chỉ  dành  riêng  cho  đạo  tràng  của  các  vị  xuất  gia;  nếu  Lục  hòa 

chuyên dành cho đạo tràng của các vị xuất gia vậy thì các vị tại gia làm sao 

có thể thành tựu được? 

Chúng  ta  phải  hiểu  Lục  hòa  không  phân  biệt  xuất  gia  và  tại  gia,  cho 

nên  nói  Phật  pháp  là  pháp  bình  đẳng.   Ðặc  biệt  là  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  đức 

Phật A Di Ðà đại từ đại bi có thể  làm cho chúng sanh trong chín pháp  giới 

đều bình đẳng thành Phật, trong thời mạt pháp muốn thành tựu được thì chỉ 

có pháp môn này thôi. 

Trong số những người niệm Phật có người đứng vãng sanh, có người 

ngồi  vãng sanh, biết trước ngày  giờ ra đi, không có bịnh  khổ, chúng  ta đều 

có chứng kiến tận mắt hoặc đã nghe nói đến.  Pháp môn này được gọi là ‘Dị 

hành đạo’ (đạo dễ thực hành).  Cơ sở căn bản tu học của pháp môn này cũng 

chỉ  là  ‘Tam  phước,  Lục  hòa’.   Tôi  nghĩ  chúng  ta  ai  cũng  biết  đến  Tam 

phước,  Lục  hòa,  ai  cũng  có  thể  nói  được,  nhưng  đã  làm  được  chưa?   Chưa 

làm được thì không có ích lợi gì hết. 

Mấy tuần trước tôi ở Los Angeles thuyết giảng, có một vị đồng tu lại 

nói với tôi là ông có ‘trì’ kinh. 

Tôi hỏi: “Ông trì kinh gì?” 

Ông nói:  “Con trì kinh ‘Vô Lượng Thọ’ đã được ba ngàn biến (lần).” 

Tôi trả lời:  “Ông không có trì kinh.” 

Ổng  hỏi:   “Như  vậy  nghĩa  là  sao?   Con  mỗi  ngày  đều  có  đọc  tụng 

mà.” 

Tôi  nói:  “Ông chỉ đọc kinh, ông đọc qua  ba ngàn  lần, ông  không có 

‘trì’.” 

Ổng hỏi:  “Thế nào mới gọi là ‘trì’?” 

Tôi  trả  lời:  “  ‘Trì’  nghĩa  là  làm  được.   Những  việc  Phật  dạy  trong 

kinh, ông có làm được chưa?  Nếu ông chưa làm được thì gọi là ‘đọc kinh’, 

cho  đến  ‘niệm  kinh’  cũng  không  có  niệm.   ‘Niệm’  là  gì?   Trong  tâm  ông 

thiệt có;  miệng có đọc mà trong tâm ông không có, phải không?” 

Ông nói:  “Dạ đúng”. 

Miệng đọc mà tâm không thiệt có thì gọi là đọc kinh, ‘niệm kinh’ còn 

không có niệm thì làm sao có thể nói ‘trì kinh’ được? 

“Tôi cử ra một câu nói trong kinh: ‘ Thiện hộ khẩu nghiệp, bất kế tha 

 quá’ (Khéo giữ gìn khẩu nghiệp, đừng để  ý và bàn chuyện  quấy của  người 

 khác) ông có làm không?” 

Ông cũng  rất thiệt thà,  lắc đầu  và  nói: “Con  làm  không được”.   Làm 

không được thì bạn không có ‘trì’ kinh.  Trong kinh luận Ðại thừa đức Phật 

nói với chúng ta ‘ Thọ trì đọc tụng, diễn thuyết cho người khác biết’.  Thọ trì 

được  đặt  ở  hàng  đầu.   Bạn  đã  hiểu  những  lý  luận  đức  Phật  dạy  và  đã  biết 

phương  pháp  tu  hành,  bạn  có  thể  đem  lý  luận  phương  pháp  đi  thực  hành 

được hoàn toàn trong đời sống hàng ngày, đó mới gọi là ‘thọ trì’.  Cho nên 

thọ  trì  và  đọc  tụng  là  hai  chuyện  khác  nhau,  không  thể  xem  là  giống  nhau 

được. 

Tôi dạy  những  người  mới  học Phật,  lúc ban đầu phải đem kinh  niệm 

ba  ngàn  lần,  mục  đích  để  làm  gì?    Ðó  là  dạy  bạn  đem  những  lời  đã  dạy 

trong  kinh  nhớ  thuộc  lòng,  rồi  trong  đời  sống  hàng  ngày  lúc  đối  xử  với 

người  và  tiếp  xúc  với  sự  việc  phải  hoàn  toàn  làm  theo  những  lời  dạy  đó. 

Như vậy  mới  gọi  là ‘thọ trì’,  mới có cảm  ứng.  Giả sử bạn không  làm theo 

rồi nói với tôi, tôi tin không?  Tôi tin.  Tại sao tôi tin?  Sự cảm ứng của bạn 

được không phải từ chư Phật Bồ Tát,  mà là cảm ứng của yêu ma quỷ quái, 

thiệt là có cảm ứng!  Yêu ma quỷ quái gia trì bạn, giúp cho bạn tăng trưởng 

thêm tham sân si, giúp cho bạn tạo thêm ác nghiệp, giúp cho bạn đi đọa địa 

ngục A Tỳ mau hơn. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  đoạn  sau  chót  đức  Thế  Tôn  nói  người  học 

Phật có năm mươi thứ ấm ma; ma sẽ gia trì (phá khuấy), chúng ta không thể 

coi  thường  oai  thần  sức  mạnh  của  ma.   Nếu  tâm  bạn  chánh  trực,  hành  vi 

ngay thẳng thì sẽ ‘cảm ứng đạo giao’ với Phật Bồ Tát.  Nếu tâm và hành vi 

tà vạy thì sẽ ‘cảm ứng đạo giao’ với yêu ma quỷ quái. 

Xã hội ngày nay rất phức tạp, tình hình trong lục đạo so với chúng ta 

còn phức tạp  hơn.  Một người trong thời đại  này  muốn  liễu sanh tử ra khỏi 

tam giới đích thật là không dễ nhưng cũng không thể xem là quá khó.  Xem 

là quá khó thì cũng sai lầm.  Ðích thật là có phương pháp, có con đường dẫn 

đến,  nhứt  định  phải  tuân  theo  lời  dạy  của  đức  Phật  và  y  theo  đó  mà  thực 

hành. 

---o0o--- 

B. TAM PHƯỚC 



 1. Hiếu dưỡng phụ mẫu.  Phụng sự sư trưởng. Từ tâm không sát hại sinh 

 vật. Tu thập thiện nghiệp 

Phước thứ nhất trong tam phước là hiếu dưỡng cha mẹ.  Chúng ta đã 

nói rất nhiều lần rồi.  Chúng ta không niệm thuộc lòng kinh, nghĩa của kinh 

lờ  mờ  không  rõ,  tâm  hạnh  trái  ngược  với  lời  dạy  trong  kinh,  phải  nên  biết 

đây là tội bất hiếu rất nặng, rất không kính trọng. 

Phụng sự thầy giáo.  Ông thầy đệ nhất của chúng ta, những người học 

Phật, là ‘Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật’.  Bổn sư dạy chúng ta học theo A 

Di Ðà Phật, cho nên A Di Ðà Phật cũng là ‘Bổn sư’ của chúng ta.  Trong đời 

sống  hàng  ngày chúng ta khởi tâm  động  niệm  gì, tâm đó có  giống tâm của 

Phật không?  Niệm đó có giống niệm của Phật không?  Tâm của Phật ra sao, 

niệm của Phật giống gì?  Những gì nói trong kinh Vô Lượng Thọ và kinh A 

Di  Ðà  là  chân  tâm  của  Phật,  là  hình  dáng  của  Phật.   Chúng  ta  có  thiệt  tình 

tìm hiểu, thiệt tình tu hành và làm theo không? 

Tu hành là y chiếu theo tiêu chuẩn của Phật đã nói ra, đem những sự 

suy  nghĩ,  tư  tưởng,  và  cái  nhìn  sai  lầm  của  chúng  ta  trong  đời  sống  hàng 

ngày sửa đổi cho đúng trở lại.  Ðó gọi là ‘tu hành’.  Nếu chúng ta hàng ngày 

còn giả vờ để làm giống như một người học Phật mà trên thực tế thì đang gạt 

mình và gạt người, như thế nhất định sẽ có cảm ứng với ma;  Phật sẽ không 

gia trì bạn mà ngược lại ma sẽ gia trì bạn.  Dụng ý của ma gia trì ở chỗ nào? 

Dụng ý ở chỗ muốn tiêu diệt Phật Pháp, làm chướng ngại Phật Pháp. 

Không những trong đời này bạn không được tự tại, không được như ý, 

tương lai quả báo còn đáng sợ hơn nữa.  Chúng ta có ý thức đến hay không? 

Chúng  ta  có  cảnh  giác  đến  hay  không?   Cho  nên  tôi  khuyến  khích  các  vị 

đồng tu cơ duyên của chúng ta thiệt là vô cùng thù thắng, trong đời này mất 

đi  thân  người  mà  đọa  vào  ba  đường  ác  (tam  đồ)  thì  rất  đáng  tiếc,  nói  khó 

nghe một chút thì thiệt là quá oan uổng. 

Cho  nên  cơ  sở  của  Phật  Pháp,  căn  bản  nhất  của  các  thứ  căn  bản  là 

‘hiếu  kính’.   Ðem  hiếu  kính  triển  rộng  ra  đến  hiếu  kính  tất  cả  chúng  sanh, 

đây  là  Phật  Pháp.   Nếu  quả  nhiên  có  thể  làm  được  hiếu  kính  tất  cả  chúng 

sanh, thì xin chúc mừng bạn đó, bạn không những vượt ra khỏi luân hồi, bạn 

còn  thoát  ra  mười  pháp  giới  luôn.   Vì  chỉ  có  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ  mới  có  thể 

hiếu kính tất cả chúng sanh được một cách chân thật.  Kinh Hoa Nghiêm có 

nói  Bồ  Tát  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  trở  lên  mới  làm  được.    Bởi  vậy  không  thể 

không  phát  tâm;  phát  tâm  rồi  phải  hết  sức  nỗ  lực  thực  hiện,  phải  làm  cho 

bằng được. 

Trong  các  hành  vi,  tội  nghiệp  nặng  nhất  là  nghiệp  sát  sanh,  cho  nên 

trọng  tâm  của  các  giới  luật  tổng  hợp  của  Phật  dạy  cho  chúng  ta  ‘từ  tâm 

không sát hại sanh vật’.  Trong nhà Phật thường nói: ‘ Lấy từ bi làm căn bản, 

 lấy  phương  tiện  làm  đường  lối  ’.   Phải  vun  bồi  tâm  từ  bi,  tuyệt  đối  không 

được sát hại và không được làm tổn hại tất cả chúng sanh.  Không có tâm từ 

bi không thể học Phật; làm não hại tất cả chúng sanh nhất định sẽ đem đến 

rất  nhiều  oán  thù,  những  mối  oan  gia  và  chủ  nợ  liên  tục  báo  đền  lẫn  nhau 

không khi nào dứt được. 

Người  thức  tỉnh  (giác  ngộ)  tuyệt  đối  không  kết  oán  thù  với  chúng 

sanh.  Người kết oán thù với chúng sanh đều vì họ còn mê hoặc điên đảo và 

bị vô minh phiền não trói buộc.  Mười nghiệp thiện là nền móng căn bản của 

hành  môn  (phương  pháp  tu  hành),  chúng  ta  phải  đem  thập  thiện  nghiệp  áp 

dụng trong đời sống sanh hoạt thường ngày, noi theo những tiêu chuẩn dạy 

trong kinh luận, phải từ cơ sở này mà bước vào cửa Phật. 

---o0o--- 

 2. Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, không phạm oai nghi 

Bước  vào  cửa  Phật  chuyện  đầu  tiên  phải  làm  là  thọ  trì  tam  quy  y. 

Tam quy y là điều Phật dạy để chúng ta thoát ly lục đạo luân hồi, là mục tiêu 

phương  hướng  dẫn  đến  bồ  đề  (giác  ngộ)  niết  bàn,  mục  tiêu  phương  hướng 

này  được  gọi  là  ‘Tam  Bảo’.   Tam  Bảo  gồm  có:  ‘Giác,  Chánh,  và  Tịnh’. 

Trong  bất  cứ  lúc  nào  cũng  giữ  gìn  được  cái  tâm  giác  ngộ  của  mình,  luôn 

luôn giác  mà không mê.  Chúng ta từ trước đến nay mê mà không giác bây 

giờ thay đổi ngược lại nên gọi là ‘quay lại’ (hồi quy).  Quay  ngược lại phải 

quy y (nương vào) ‘Giác mà không mê’. 

Ðức Phật dạy chúng ta từ trong sự hiểu biết (tri kiến), sự suy nghĩ, và 

cái  nhìn  sai  lầm  quay  ngược  lại,  đi  theo  sự  hiểu  biết  chân  chánh  (chánh  tri 

chánh kiến).  Sự hiểu biết thế nào mới gọi là chánh?  Chư Phật Bồ Tát tuyệt 

đối không nói ‘Tri kiến của ta mới là chánh tri chánh kiến, tri kiến của các vị 

đều là tri kiến sai lầm’.  Không có Phật Bồ Tát như vậy. 

Chư Phật Bồ Tát nói với chúng ta: ‘ Tri kiến tương ứng với tự tánh là 

 chánh  tri  chánh  kiến,  tri  kiến  đối  nghịch  với  tự  tánh  là  tà  tri  tà  kiến’.  Nói 

theo cách này thì chúng ta mới đồng ý.  Tại vì chúng ta chưa minh tâm kiến 

tánh, phải thừa  nhận cái  nhìn  và sự suy  nghĩ của chúng  ta còn sai  lầm, cho 

nên lúc mới bắt đầu học không thể không nương nhờ vào Phật.  Nhưng Phật 

nói  rất  hay,  Phật  không  dạy  chúng  ta  phải  vĩnh  viễn  nương  nhờ  Phật,  chỉ 

nương nhờ vào Phật trong vòng một thời gian ngắn, không dạy chúng ta ỷ lại 

lâu dài.  Phật dạy chúng ta tự mình phải minh tâm kiến tánh, kiến tánh rồi thì 

không cần ỷ lại Phật nữa.  Nhưng lúc chưa kiến tánh chúng ta không nương 

nhờ vào Phật thì không có phương pháp nào hay hơn nữa. 

Minh tâm kiến tánh đâu có dễ vậy sao?  Phải đoạn phiền não, phải phá 

phiền  não  chướng.   Phiền  não  làm  chướng  ngại  tự  tánh  của  chúng  ta,  bạn 

còn  phiền  não  thì  tuyệt  đối  không  thể  kiến  tánh,  phải  còn  học  pháp  môn. 

Học pháp  môn phải  phá sở tri chướng.  Sở tri (sự hiểu biết của  mình) cũng 

làm chướng ngại tự tánh.  Phá trừ hai thứ chướng ngại này rồi mới minh tâm 

kiến tánh. 

Chuyện  này  nói  thì  dễ  mà  làm  thì  quá  khó.   Cho  nên  đức  Phật  dạy 

những phàm phu  đầy dẫy nghiệp chướng  và căn tánh ám  độn  như chúng  ta 

phải  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ;  phương  pháp  này  tuyệt  diệu  quá  đi 

thôi!  Có thể tạm thời không cần đoạn kiến tư phiền não  mà vãng sanh Tây 

phương Tịnh Ðộ; cũng không cần tu tập vô lượng pháp môn, chỉ cần có đầy 

đủ tín, nguyện, và hạnh thì đều có thể vãng sanh.  Sanh đến Tây phương Cực 

Lạc  thế  giới  thấy  được  đức  Phật  A  Di  Ðà,  tu  học  theo  Phật,  rồi  mới  đoạn 

phiền não và học pháp môn, như vậy chúng ta mới có thể được giải thoát. 

Do đó thọ trì tam quy, chúng ta phải quy y đức Phật A Di Ðà, quy y 

kinh điển Tịnh Tông.  Kinh điển Tịnh Tông hiện nay chỉ có năm quyển kinh 

và một quyển luận.  Bạn quy y năm kinh một luận thì rất tốt; nếu chê nhiều 

quá  thì  chọn  một  thứ  (bất  kỳ  thứ  nào  cũng  được)  trong  năm  kinh  và  một 

luận.  Có người sẽ hỏi, một thứ không phải là quá ít hay sao?  Chúng ta thấy 

trong  ‘Vãng  Sanh  Luận’  và  ‘Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục’,  từ  xưa  đến  nay  có 

người cho đến một bộ kinh cũng không biết, trọn đời chỉ niệm câu ‘A Di Ðà 

Phật’, họ cũng có thể đứng vãng sanh hoặc ngồi mà vãng sanh. 

Một câu danh hiệu cũng có thể thành tựu, huống chi là một bộ kinh? 

Điều này chúng ta ở có thể tin được, giống như trong kinh Kim Cang 

có nói ‘ Tín tâm bất nghịch’ thì chúng ta mới có thể thành tựu. 

Tăng  bảo,  chúng  ta  quy  y  Ðại  Thế  Chí  và  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát. 

Trong Tịnh Tông, chúng ta quy y Tam Bảo được thực hiện trên ‘sự tướng’. 

Ðại  Thế  Chí  tượng  trưng  cho  lý  trí,  không  phải  cảm  tình.   Quán  Thế  Âm 

tượng trưng cho từ bi.  Cho nên kêu bạn quy y Tăng là kêu bạn quy y tánh từ 

bi của lý tánh mà không phải tánh từ bi của cảm tình.  Từ bi của cảm tình rất 

dễ làm hỏng việc.  Từ bi phải dùng lý trí làm cơ sở, như vậy mới gọi là thọ 

trì tam quy. 

Chúng ta có thể giải thích chữ giới trong ‘Cụ túc chúng giới’ là những 

lời  răn dạy của đức Phật  trong kinh  điển, chúng ta đều phải  giữ  lấy  và  làm 

theo.  Giới không chỉ  là  một  vài  giới điều nhất định,  nếu bạn coi  những  lời 

răn  dạy  trong  kinh  điển  một  cách  kỹ  lưỡng,  những  giới  điều  này  đều  bao 

gồm  ở  trong  đó  chứ  không  thiếu  sót.   Lại  từ  trong  cơ  sở  này  khế  nhập  vào 

pháp môn của Bồ Tát. 

Pháp  thứ  nhất  của  Bồ  Tát  là  phát  tâm  rộng  lớn,  phát  tâm  Bồ  Ðề. 

 Muốn vãng sanh Tây phương Cực Lạc thế giới các vị đồng tu phải ghi nhớ 

 kỹ càng, điều kiện vãng sanh mà Phật nói trong kinh có ‘hai câu tám chữ’. 

 Trong  phẩm  Ba  Bậc  Vãng  Sanh  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  không  kể  là  bậc 

 Thượng,  bậc  Trung,  hoặc  bậc  Hạ  đều  giống  nhau  ở  chỗ  ‘PHÁT  BỒ  ÐỀ 

 TÂM, NHẤT HƯỚNG CHUYÊN NIỆM’.  

Cái gì là Bồ Ðề tâm?  Ðó là tâm muốn độ chúng sanh, ‘chúng sanh vô 

biên  thệ  nguyện  độ’;  nếu  bạn  còn  chán  ghét  một  chúng  sanh,  bạn  còn  thù 

oán chúng sanh đó, thì bạn có thể đến Tây phương Cực Lạc thế giới không? 

Nói  cho  chư  vị  biết:  ‘Không  thể  đến  được’.   Ðừng  nói  một  ngày  niệm  đến 

mười  vạn  câu  Phật  hiệu,  niệm  một  triệu  danh  hiệu  Phật,  bạn  cũng  không 

vãng  sanh  được.   Tại  sao  vậy?   Bạn  không  có  Bồ  Ðề  tâm,  điều  này  không 

thể không chú ý! 

Lúc  trước  thầy  Lý  thường  nói  người  đời  nay  niệm  Phật,  một  vạn 

người niệm Phật chỉ có hai ba người vãng sanh.  Không phải họ không tinh 

tấn,  xâu  chuỗi  niệm  Phật  không  bao  giờ  rời  khỏi  tay  hết,  miệng  suốt  ngày 

niệm ‘A Di Ðà  Phật’, ‘A Di Ðà Phật’ không  ngừng.  Tại sao  họ không  thể 

vãng sanh?  Vì họ không có Bồ Ðề tâm, không phù hợp tiêu chuẩn để vãng 

sanh!  ‘Nhất hướng chuyên niệm’ họ làm được, nhưng ‘phát Bồ Ðề tâm’ họ 

chưa làm được thì không thể vãng sanh! 

Hôm qua Quán trưởng có nói chuyện với chúng tôi về Khổng Lão Phu 

Tử;  đức  học  của  ngài  Khổng  Tử  có  từng  giai  đoạn,  từng  giai  đoạn  thật  rõ 

ràng, đây là gương tốt cho chúng ta noi theo.  ‘Tam thập nhi lập’,  ba mươi 

tuổi  mới  lập,  lập  gì  vậy?   Lập  chí  hướng.   Nhà  Nho  nói  ‘lập  chí’  là  giống 

chúng ta nói ‘phát tâm’ trong nhà Phật.  Ðức Khổng Tử lập chí là lập chí học 

tập, cả đời dồn sức vào sự học vấn.  Chúng ta hôm nay lập chí phổ độ chúng 

sanh,  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ,  chí  chúng  ta  lập  là  chí  này.   Tứ 

hoằng thệ nguyện là lập chí, chúng ta thiệt đã lập chưa? 

Nhà  Nho  nói  nếu  không  lập  chí  thì  không  có  thành  tựu  gì  có  thể  đề 

cập đến, tại sao vậy?  Bạn không có phương hướng, không có mục tiêu, cho 

dù  nỗ  lực  thêm  nữa  cũng  sẽ  không  có  kết  quả.   Pháp  xuất  thế  gian  so  với 

pháp thế gian còn phải nghiêm khắc hơn nhiều, nếu bạn không phát tâm thì 

làm  sao được?  Cho  nên thứ nhất phải phát  nguyện, phát  Bồ Ðề tâm  tức  là 

phát đại nguyện.  Quá trình học tập của đức Khổng Tử đáng làm gương cho 

chúng ta noi theo. 

‘Tứ thập nhi bất hoặc’ nghĩa là bốn  mươi tuổi không còn bị  mê hoặc 

nữa.   Không  bị  mê  hoặc  là  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  lôi  cuốn,  thu  hút, 

mê hoặc nữa.  ‘Ngũ thập nhi tri thiên mạng’ nghĩa là năm mươi tuổi thì hiểu 

rõ nhân duyên  quả báo.  Biết được tất cả  chúng sanh không ai  là không do 

nhân  duyên  quả  báo  tuần  hoàn  nối  tiếp  nhau  mà  tạo  nên  những  hiện  tượng 

như vậy. 

‘Lục  thập  nhi  nhĩ  thuận’.   Sáu  chục  tuổi  tâm  an  định  rồi,  tâm  thanh 

tịnh  hiện  ra.   Kinh  Kim  Cang  có  nói:  ‘ Tín  tâm  thanh  tịnh  tắc  sanh  thật 

 tướng’.  Trí huệ chân thật hiện ra.  Thiền tông Lục Tổ đại sư trong Pháp Bảo 

Ðàn Kinh có nói ‘ Nhược chân tu đạo nhân, bất kiến thế gian quá’ ( tạm dịch : 

 Nếu là người tu đạo chân thật thì không thấy lỗi lầm của người khác trong 

 thế  gian).   Nhĩ  thuận  là  không  thấy  sự  lỗi  lầm  của  người  trong  thế  gian. 

Trong kinh Hoa Nghiêm Thiện Tài đồng tử trong năm mươi ba lần tham vấn 

cũng không ‘kiến thế gian quá’, đó cũng là cảnh giới của ‘nhĩ thuận’. 

Ðến  bảy  mươi  tuổi  công  phu  thành  tựu  rồi  tâm  phải  như  thế  nào? 

‘ Tùy tâm sở dục nhi bất du củ’ ( tạm dịch : Tùy sự ưa thích trong tâm tất cả 

 đều được nhưng không vượt quá khuôn phép, quy củ).  ‘Củ’ là gì?  Ðối với 

pháp  tánh  hoàn  toàn  tương  ứng  gọi  là  ‘củ’,  tuyệt  đối  không  trái  ngược  với 

pháp tánh.  Tùy tâm đều được nhưng những thứ này tự nhiên hợp tình, hợp 

lý, và hợp pháp.  Ðiều này thiệt là tuyệt diệu!  Chúng ta trong nhà Phật gọi 

điều này là ‘đại tự tại’.  Ðời sống tự tại, công việc tự tại, đối xử với người, 

với  sự  vật  cũng  đều  tự  tại.   Ðây  là  chỗ  chúng  ta  thường  nói  ‘lợi  ích  chân 

thật’, ‘chân thật thọ dụng’.   Ngài Khổng Tử đã đạt được, người học Phật nói 

đúng ra phải đạt được một cách nhanh chóng và rốt ráo hơn. 

---o0o--- 

 3.  Phát Bồ Ðề tâm, Tin sâu nhân quả, Ðọc tụng Ðại thừa, Khuyến tấn 

 hành giả 

Ðiều  cuối  cùng  là  ‘Tin  sâu  nhân  quả,  Ðọc  tụng  Ðại  thừa’.    Hiện 

tượng  y  chánh  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  là  quả  báo;   quả  báo  rất 

phức tạp, nếu nói đến trình độ phức tạp thì sự phức tạp của nhân phải có tỷ 

lệ tương đương với quả.  Trong những nhân quả phức tạp như vậy chúng ta 

phải cẩn thận để ý, thời thời khắc khắc luôn luôn cảnh giác tuyệt đối không 

tạo ra nhân ác. 

Lúc ban đầu khi tôi tiếp  xúc tới Phật pháp, chỗ  khâm phục đức Phật 

nhất  là  ngài chỉ dạy bạn tự lo cho  mình [nhìn  lỗi của  mình],  mà không dạy 

bạn nhìn [lỗi] người khác.  Chỗ này chúng ta khâm phục đến sát đất, những 

giáo  giới  mà  đức  Phật  dạy  đều  nhằm  răn  dạy  một  cá  nhân  của  mình  mà 

không dạy người khác.  Nếu chúng ta không từ chỗ này đi vào cửa Phật, bạn 

muốn đạo nghiệp thành tựu sớm hơn thì tuyệt đối không thể nào làm được. 

Vì trung tâm của sự tu học Phật pháp là thiền định và tâm thanh tịnh. 

Nếu  bất cứ  lúc  nào cũng  lo  nghĩ đến  hoàn cảnh bên  ngoài, phân biệt 

đến hoàn cảnh bên ngoài, bạn thử nghĩ coi khi nào bạn mới đắc được định? 

Vĩnh viễn không hy vọng có ngày đắc được. 

Nếu bạn muốn thiệt sự đắc đuợc thiền định, thành tựu được tâm thanh 

tịnh,  phải  hoàn  toàn  không  theo  đuổi  sự  việc  và  cảnh  giới  bên  ngoài,  hãy 

quay vào trong tâm  mà dụng công, đây là chỗ cao siêu của Phật Pháp.  Cho 

nên  Phật  Pháp  đuợc  xưng  là  ‘Nội  Học’,  là  dạy  bạn  không  hướng  ra  bên 

ngoài  mà  theo  đuổi  và  tìm  cầu.   Cảnh  giới  bên  ngoài,  khi  gặp  cảnh  thuận 

hoặc gặp cảnh nghịch cũng vậy, gặp người tốt hoặc gặp người xấu cũng vậy, 

bạn  cũng  đừng  để  ý  đến.   Chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành  để  đối  xử  với  sự 

việc bên ngoài; cảnh thuận cảnh nghịch cũng như nhau, người xấu người tốt 

cũng như nhau, nhất định không dùng hai tâm niệm khác nhau.  Bạn có thể 

dùng  một tâm chân thành  này để đối đãi  với  người  thì  người  tốt khen  ngợi 

bạn, người xấu cũng khen ngợi bạn vì người xấu được bạn cảm hóa nên họ 

sẽ dứt ác tu thiện. 

Lục Tổ nói một câu rất hay: ‘ Nếu là người tu đạo chân thật thì không 

 thấy  lỗi lầm  của  người  khác  trong  thế  gian’.  Nếu  thường  thấy  lỗi  lầm  của 

người khác thì mình sẽ thất bại.  Ngày nay chúng ta mắc phải một căn bịnh 

rất  trầm  trọng,  mỗi  ngày  từ  sáng  đến  tối  đều  nhìn  thấy  lỗi  lầm  của  người 

khác  nhưng  không  thấy  lỗi  của  mình.   Ðến  khi  nào  chúng  ta  có  thể  không 

thấy  lỗi  người  khác  mà  chỉ  thấy  lỗi  của  mình  thì  chúng  ta  sẽ  thành  công. 

Công phu của bạn sẽ đắc lực, bạn sẽ gặt hái được sự lợi ích chân thật. 

Người khác làm cái gì và làm như thế nào cũng có nhân quả riêng của 

họ.   Quan  trọng  là  nhân  quả  của  mình,  nhân  quả  của  người  khác  chúng  ta 

không thể  nhận chịu  thay thế cho  họ  mà cũng không thể  giúp  họ thay đổi. 

Hơn nữa trong thời đại hiện nay, ai chịu nói lỗi lầm của người khác?  Người 

xưa cũng không  nói;  chúng  ta đọc trong sách  Lễ  Ký  viết  hồi thời  nhà  Hán 

xem người nào chịu nói ra lỗi lầm của bạn?  Chỉ có hai người, một là cha mẹ 

của bạn, hai là thầy giáo của bạn.  Họ có trách nhiệm nói ra lỗi lầm của bạn 

mà bạn không phản đối lại.  Bạn bè nếu nói ra sẽ có sự xích mích thù hận lẫn 

nhau rồi sẽ tìm cách trả thù.  Cho nên không ai chịu nói ra lỗi lầm của người 

khác hết. 

Chư Phật  Bồ  Tát giảng kinh thuyết pháp  thường dùng cách  nói khéo 

mà nhắc nhở, để cho chúng ta nghe rồi suy nghĩ xem tự mình có phạm lỗi đó 

hay không.  Nếu có thì  mau  mau sửa đổi, đó là ‘nếu có sai thì sửa đổi, nếu 

không  thì  khuyến  khích  ngăn  ngừa’.   Chư  Phật  Bồ  Tát  không  chỉ  trích  lỗi 

lầm của chúng ta mà chỉ nói một cách gián tiếp khiến cho chúng ta tự mình 

phản  tỉnh,  tự  mình  giác  ngộ.   Tâm  của  họ  là  tâm  thanh  tịnh,  nên  những  lỗi 

lầm đề cập trong kinh luận thực ra là Phật không thấy lỗi lầm của bất cứ một 

người nào; đây là sự cao siêu thâm áo của những phương pháp răn dạy của 

Phật, tất cả đều không đánh mất tâm thanh tịnh. 

Chúng ta phải từ những điểm  này  mà thể  hội,  mà phản tỉnh,  mà  hiểu 

được  lòng  từ  bi  chân  thành  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  vô  cùng  từ  bi;  chỉ  cần 

chúng ta nỗ lực, y theo lời dạy mà tu hành, bạn có thể không để ý đến hoàn 

cảnh, tự nhiên có Phật hộ niệm, thần Hộ pháp sẽ lo cho bạn; bạn không cần 

phải lo có người đến phá hoại hoặc gây ra chướng ngại.  Nếu không như vậy 

thì  người khác chưa đến phá khuấy  mà  ngược lại chính  bạn đã gây chướng 

ngại  cho  mình.   Bạn  nghĩ  đến  những  chuyện  này  để  làm  gì?   Ðó  chính  là 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước phá hoại bạn trước.  Ðây là lý do tại sao 

 chúng ta phải nhìn thấu, phải buông xả. 

Phải tin sâu sự hộ niệm của chư Phật; hộ niệm nghĩa là tất cả chư Phật 

Như Lai thường thường tưởng nhớ đến bạn, thường lo lắng đến bạn.  Ðây là 

sự thật không phải giả.  Thiện thần hộ pháp tôn kính, khâm phục, và ủng hộ 

bạn.  Nếu lúc nào bạn cũng đề phòng cái này, đề phòng chuyện kia, Phật sẽ 

không hộ niệm cho bạn nữa, thần Hộ pháp cũng sẽ không chiếu cố đến bạn 

nữa.  Bạn suy nghĩ xem nên làm như thế nào, sự thiệt thòi này rất lớn. 

Cho nên hai chữ ‘tin Phật’ không phải dễ.  Tin Phật thì đâu còn những 

thứ  vọng  tưởng  này  nữa?   Ðâu  còn  những  thứ  âu  lo,  bồn  chồn,  nhớ  nhung 

nữa?  Tất cả đều dẹp hết, như vậy mới có thể nhất tâm hướng về đạo.  Ðạo ở 

đâu  vậy?   Ðạo  tức  là  sự  sanh  hoạt  thường  ngày,  tức  là  ăn  cơm  mặc  áo. 

Trong  kinh  Kim  Cang  đoạn  mở  đầu  có  viết:  ‘ Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

 đắp y, cầm bình bát, đi vào thành Xá Vệ khất thực’.  Ðó là ‘ đạo’.  Từ đó mới 

biết,  sự  sanh  hoạt  hàng  ngày  không  có  thay  đổi,  công  việc  làm  hàng  ngày 

cũng không thay đổi, tiếp đãi  người,  xử lý công  việc, tất cả  những  thứ  này 

đều tiếp tục bình thường. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  không  giống  người  thường  ở  chỗ  nào?   Người  thế 

gian  trong  mọi  hoàn  cảnh  lúc  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  phân  biệt  chấp 

trước, đi  ngược  lại  với đạo.  Chư Phật  Bồ Tát trong sanh  hoạt thường  ngày 

không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức.  Ðời sống của họ tự tại, sự xã giao của 

họ cũng tự tại, tất cả đều tự tại và viên mãn. 

Ðại tự tại, đại viên mãn này đều từ tâm thanh tịnh sanh ra.  Kinh Kim 

Cang  có  nói:  ‘ Tín  tâm  thanh  tịnh  tắc  sanh  thật  tướng’,  sanh  thật  tướng  trí 

huệ bát nhã;  thật tướng trí huệ bát nhã đã hiện ra, làm sao không được tự tại 

chứ?  Làm sao không viên mãn chứ?  Tất cả có được đều do tâm thanh tịnh. 

Cho  nên  trong  mọi  thời  mọi  chỗ  người  biết  tu  đều  luôn  luôn  trụ  ở 

trong  (giữ)  tâm  thanh  tịnh.   Ðó  cũng  giống  như đoạn  trước  có  nói  đến  tam 

quy: Giác, Chánh, Tịnh.  Luôn luôn giác mà không mê, chánh mà không tà, 

tịnh mà không nhiễm; niệm Phật như thế cầu sanh Tịnh Ðộ, làm sao không 

vãng sanh được chớ? 

Những  duyên  sự ở  thế  gian,  trong  kinh  Phật  có  nói: ‘ Khả  đắc  vi  thế 

 gian  sự,  bất  khả  đắc  vi  thế  gian  ý’  ( tạm  dịch : Có  thể  làm  chuyện  thế  gian, 

 nhưng đừng nên có ý tưởng của thế gian).  Hai câu này nói rất hay, chuyện 

thế gian có thể làm.  Trong kinh Hoa Nghiêm có nói: ‘ Lý sự vô ngại, sự sự 

 vô ngại’.  Chướng ngại ở đâu?  Chướng ngại ở chỗ ‘thế gian ý’.  Thế gian ý 

là gì?  Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tất cả những thứ này bạn đừng 

nên có.  Ý nghĩa của hai câu này rất sâu, rất rộng. 

Ðức  Thế  Tôn thuyết pháp 49  năm,  giảng  kinh  hơn  300  hội.  Ngài đã 

nói  những  gì?  Tức  là  nói  những  thứ này,  ngàn câu  vạn chữ nói  không  hết; 

đối với người, đối với sự việc, đối với sự vật mà tôi ‘tưởng’ như thế nào, có 

‘tưởng’ như thế nào là sai rồi, tưởng là đã rơi vào trong ý thức; tưởng ở đây 

là vọng tưởng. 

Như vậy thì bạn sẽ hỏi có người nào mà không có ý tưởng như vậy? 

Rất tiếc là bạn chưa gặp qua, bạn đã gặp toàn là phàm phu, cho nên bạn đem 

sự việc này coi rất bình thường. 

Tại sao chư Phật Bồ Tát không có cách suy tưởng như vậy?  Chư Phật 

Bồ  Tát biết  được  ‘vạn  pháp  giai  không’  (tất  cả  pháp  đều  là  không).   Trong 

kinh  Kim  Cang  có  nói  ‘ Tam  tâm  bất  khả  đắc’  (ba  thứ  tâm  không  thể  có 

 được).  Năng tưởng (những gì có thể tưởng) được đều là không;  ‘Chư pháp 

 duyên  sanh,  duyên  sanh  tánh  không’  (tạm  dịch:  tất  cả  pháp  đều  do  nhân 

 duyên mà sanh ra, bản tánh của nhân duyên sanh là không).  Sở tưởng (đối 

 tượng  để  tưởng)  đều  là  không.   Như  thế  họ  còn  tưởng  cái  gì  nữa?   Không 

tưởng nữa!  Tuy không tưởng nhưng lúc đối phó giải quyết công việc đều có 

thể  làm được rất chu đáo.  Họ  làm sao có thể  làm chu đáo  như vậy?  Ðó là 

nhờ trí huệ đã phát sanh. 

Chúng  ta  nêu  ra  một  thí  dụ,  các  bạn  xem  những  lời  Phật  nói  trong 

kinh điển có hay không?  Rất có thứ tự, ý nghĩa rất mạch lạc, một chút cũng 

không  rối  loạn.   Không  kể  là  nói  lý  hay  nói  sự,  câu  nào  cũng  đều  là  đạo. 

Ðức  Phật  có  bao  giờ  khởi  lên  một  ý  tưởng:  ‘Hôm  nay  tôi  phải  giảng  cách 

nào  đây?’   Không  có!  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  hoàn  toàn  thuận 

theo tự tánh, từ trong tâm tánh tự nhiên tuôn trào ra.  Sự việc là như vậy đó. 

Chúng ta khởi  tâm  động  niệm  mãi,  rốt cục rồi cũng đều thiếu sót đủ 

thứ, nói như thế nào đi nữa cũng không lưu loát bằng người khác, chữ nghĩa 

viết làm sao cũng không bóng bảy bằng người khác.  Cho nên học Phật phải 

học chỗ không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, và không chấp 

trưóc.   Tất  cả  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  chân  thành  tự  nhiên  sẽ  sanh  ra  trí 

huệ, tự nhiên được chư Phật gia trì.  Gia trì ở đây nghĩa là chư Phật hộ niệm 

lo lắng cho. 

Tâm  chân  thành  là  tâm  Phật,  tâm  bạn  cùng  tâm  Phật  giống  nhau;   tứ 

hoằng  thệ  nguyện  là  giống  với  nguyện  của  chư  Phật.   Tâm  nguyện  giống 

nhau, đức tâm giống nhau, chúng ta thể hội ý nghĩa này được chưa?  Trong 

sanh  hoạt  thường  ngày  có  thể  làm  được  mấy  phần?   Ðây  là  lý  do  tại  sao 

chúng ta tu hành công phu không được đắc lực, không thể cải thiện được đời 

sống sanh hoạt của chúng ta.  Nguyên nhân là ở chỗ đó! 

Phản  tỉnh  và  kiểm  điểm  kỹ  càng  lại  mới  biết  chúng  ta  đã  làm  sai. 

Chúng  ta  hôm  nay  tùy  thuận  theo  phiền  não,  tùy  thuận  theo  tập  khí  (thói 

quen).  Phiền não là tham, sân, và si, chúng ta tùy thuận những thứ này.  Khi 

mắt thấy màu sắc, tai nghe âm thanh, nếu hợp ý thì khởi tâm tham, khởi tâm 

ngạo mạn lên; ngược lại nếu không vừa ý thì nổi tâm sân giận lên; tất cả đều 

là ngu si! 

Cho nên bên ngoài hình như có học Phật, nhưng thực ra khi đối xử với 

người, tiếp xúc với sự vật, khi khởi tâm động niệm một tí gì cũng không sửa 

đổi hết.  Chữ ‘thọ trì’ trong kinh Phật dạy, chúng ta không những không làm 

được, không những không hiểu nghĩa của hai chữ này, lại còn hiểu sai nữa! 

Chúng ta cứ tưởng là mỗi ngày đem kinh ra đọc một lần thì kể là đã ‘thọ trì’, 

bạn nói như vậy là sai đến mức nào rồi! 

Nếu muốn công phu được đắc lực, thật tình mà nói, công phu đắc lực 

tức là cải thiện đời sống của chúng ta; không những cải thiện đời sống chúng 

ta hiện nay, mà còn cải thiện đời sau nữa; ý nghĩa này rất sâu rộng.  Y theo 

cách sống hiện nay của chúng ta, dựa trên những gì Phật nói trong kinh điển 

Ðại thừa và Tiểu thừa, khi chúng ta đã mất đi thân người, nếu muốn có được 

lại thân người rất khó, rất khó! Mất thân người rồi sanh đi đâu?  Phần đông 

là đọa vào ba đường ác hết. 

Làm  sao  biết  được  đọa  vào  ba  đường  ác?   Chỉ  cần  nghe  người  ta 

thường nói một câu thì hiểu ngay, câu nói gì vậy?  ‘Chết đi làm quỷ!’  Mọi 

người đều nghĩ là chết rồi thì đi làm quỷ.  Chưa bao giờ nghe nói chết đi trở 

lại làm người, chỉ nghe nói chết đi làm quỷ mà thôi. 

Phật  nói  với  chúng  ta  một  chân  lý  ‘ Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

 sanh’ (Tất cả các pháp đều do tâm tưởng sanh ra).  Mọi người nghĩ là chết 

đi  đều  làm  quỷ  hết;  bạn  có  cái  ý  tưởng  này,  có  cách  suy  nghĩ  như  vậy,  thì 

bạn nhất định sẽ đi làm quỷ.  Có được mấy người nghĩ rằng sau khi chết trở 

lại làm người hoặc là sanh lên trời, thành Phật thành Bồ Tát; cách nói này rất 

ít  khi  nào  nghe  đến!   Luôn  luôn  nghe  nói  chết  đi  làm  quỷ  thôi.   Chúng  ta 

đừng tưởng câu nói này rất bình thường chưa chắc là đúng.  Thật ra câu nói 

này rất đúng và rất bình thường. 

Tất cả các pháp đều do tâm tưởng sanh ra.  Kinh Hoa Nghiêm có nói: 

‘ Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến’ ( tạm dịch : Từ tâm hiện ra, từ thức biến 

 ra).   Ðây  cũng  giải  thích  rõ  lời  của  Phật  nói  rằng  người  chết  đi  rồi  muốn 

được thân người trở lại rất khó.  Hơn nữa phải y theo nguyên tắc trong kinh 

Phật nói, đời sau muốn được thân người trở lại nhất định phải làm tròn năm 

giới.   Năm  giới  cũng  giống  như  ‘ngũ  thường’  trong  Nho  Giáo,  nội  dung 

cũng giống như vậy. 

Ngũ thường  là:  nhân,  nghĩa,  lễ, trí, tín.  Nhân  là  nhân từ, bạn có  làm 

được không?  Ðối với người với vật bạn có nhân từ không? 

Nghĩa là đối với người, với sự việc, bạn có tận tâm làm hết nghĩa vụ 

chưa?   Tuy  là  có  nhận  tiền  công  nhưng  không  coi  trọng  mà  nghĩ  đó  đều  là 

phận  sự  công  tác  của  mình,  mình  phải  tận  tâm  tận  lực  đi  làm  cho  đàng 

hoàng.   Ðây  là  đạo  nghĩa,  không  phải  dựa  trên  tiền  công  mà  mình  nhận 

được, nếu tiền nhiều thì làm nhiều một chút, tiền ít thì làm xong là được rồi. 

Người như vậy không có nghĩa. 

Lễ, giữa người với người phải dùng lễ để đối xử với nhau. 

Trí là lý trí, không dùng cảm tình để xử sự. 

Tín  là  tín  dụng.   Trong  chữ  tín  quan  trọng  nhất  là  ‘không  gạt  mình, 

không  gạt  người’.   Tự  mình  gạt  mình  là  làm  trái  với  lương  tâm.   Như  tục 

ngữ thường nói ‘không có lương tâm’.  Nếu không có lương tâm thì làm sao 

có sự tin dùng được?  Ở bên trong thì làm trái với lương tâm, bên ngoài thì 

dùng trăm phương ngàn kế để gạt người. 

Phạm năm thứ nói trên thì bạn không được thân người nữa.  Nếu bạn 

làm tròn được năm điều này, tự mình không hổ thẹn với lương tâm, thì đời 

sau sẽ được thân người trở lại.  Chúng ta coi người trong xã hội hiện nay rồi 

tự mình xét lại, quan trọng nhất là phải tự mình phản tỉnh, mình có làm tròn 

hết không?  Mình đời sau có được thân người trở lại hay không?  Nếu không 

có nhân, nghĩa, lễ, trí, tín thì đời sau nhất định phải đọa vào ba đường ác! 

Ðoạn trước có nói phần đông người ta chết rồi đều đi làm quỷ.  Trong 

sáu nẻo luân hồi không đi đường khác mà phải chọn đường ngạ quỷ.  Vì có 

cách nói như vậy nên cũng có đạo lý của nó.  Ðiều kiện của đường ngạ quỷ 

là  tâm  tham:  tham  danh,  tham  lợi,  tham  tài,  tham  sắc,  tham  nhiều  thứ  lắm; 

chỉ cần tâm tham nặng đều là nghiệp nhân của đường ngạ quỷ. 

Tâm sân giận và đố kỵ nặng là nghiệp nhân của địa ngục.  Không có 

trí huệ, không thể phân biệt chánh và tà, chân và vọng, thiện và ác là nghiệp 

nhân của súc sanh.  Tham, sân, và si là nghiệp nhân của ba đường ác. 

Chúng ta phản tỉnh thử xem chúng ta có tham, sân, si không? 

Ý niệm tham, sân, si này nặng hay không? 

Nếu ý niệm này nặng, bạn phải cẩn thận cảnh giác đi, tương lai là một 

màu đen tối!  Chúng ta  muốn niệm Phật cầu sanh Tây phương Cực Lạc thế 

giới,  nhất định phải diệt trừ tham, sân, si,  phải chuyên cần tu tập  ba thứ tư 

lương là tín, nguyện, hạnh.  Nếu y theo lời dạy mà tu hành, đời này chúng ta 

sẽ không bỏ phí qua.  Nhân duyên của chúng ta trong đời này thật là rất thù 

thắng, có thể gặp được Phật pháp chân chánh, lại có thể gặp được pháp môn 

thù thắng nhất là pháp môn Tịnh Ðộ. 

Cái  duyên  này  thiệt  là  không  thể  nghĩ  bàn;  kệ  khai  kinh  có  nói  ‘ Bá 

 thiên vạn kiếp nan tao ngộ’ (trăm ngàn muôn kiếp cũng khó gặp được), cư sĩ 

Bành Tế Thanh có nói: ‘ Vô lượng kiếp lai hy hữu nan phùng chi nhất nhật’ 

 (một ngày rất hiếm rất khó gặp trong vô lượng kiếp qua).  Chúng ta hôm nay 

cố nhiên đã gặp được, thiện căn phước đức nhân duyên có đầy đủ rồi, nếu tự 

mình không thể nắm lấy cơ hội mà để nó trôi qua, đó thiệt là rất đáng tiếc! 

Hôm  nay  chúng  ta  tiếp  tục  đàm  luận  những  chướng  ngại  trong  sự 

hành trì của chúng ta, thiệt tình mà nói, Thế tôn đúng là một người có trí huệ 

bậc nhất.  Giống như những người trong các tôn giáo khác khen ngợi ‘Thần’ 

là ‘Không có  gì không  biết, không có  gì  là không có khả  năng  làm được’. 

Sau khi Phật diệt độ hai ngàn năm trăm năm, những chướng ngại của chúng 

sanh đời mạt pháp, Thế tôn năm xưa trong lúc giảng kinh thuyết pháp đã có 

nói qua hết, nếu không có trí huệ siêu việt thì không thể nói ra được. 

---o0o--- 

C. CHƯỚNG NGẠI CỦA HÀNH GIẢ 



Người  hiện  nay  tạo  tội  nghiệp  có  thể  nói  là  rất  phổ  biến,  tất  cả  đều 

đem việc này coi thành việc thông thường, cho nên riết rồi không ai để ý và 

quan  tâm đến,  mà  không  biết quả báo  rất  đáng sợ.  Không kể  xuất  gia  hay 

tại  gia,  có  mấy  người  học  Phật  đã  thiệt  giác  ngộ,  thiệt  hối  cải  rồi?   Trong 

kinh, Phật cũng nói những người này rất hiếm, rất ít có, nhưng không thể nói 

không có, chỉ nói là rất hiếm mà thôi.  Chúng ta tự hỏi  mình có phải là một 

trong  thiểu  số  những  người  đức  Phật  nói  ở  trên.   Ðây  là  điều  chúng  ta  nên 

giác ngộ, nên thức tỉnh, phải thành thật mà phản tỉnh và kiểm điểm lại. 

Lúc  đức  Phật  còn  tại  thế,  đã  có  một  số  Bồ  Tát  tỏ  ra  rất  ngu  xuẩn 

không  có  trí  huệ,  tạo  ra  rất  nhiều  tội  nghiệp,  cho  dù  muốn  tu  hành  nhưng 

chướng ngại quá nhiều.  Họ có phải thiệt là như vậy không?  Chúng ta có thể 

suy nghĩ xem những việc đó chưa chắc đã là thiệt.  Vì Thế tôn năm xưa xuất 

hiện tại thế gian này, có rất nhiều vị cổ Phật hoặc đại Bồ Tát trở lại giúp đỡ 

cho Phật để  hoằng pháp độ sanh.  Họ thị  hiện trong chúng  Tỳ  Kheo, chúng 

Bồ Tát, và người hộ pháp, không kể họ có hành vi thuận hoặc nghịch đều là 

cố ý làm ra.  Tại sao phải làm như vậy?  Vì muốn dạy cho tất cả chúng sanh, 

đây thiệt là đại từ đại bi. 

Nếu  không  có  những  sự  tiêu  biểu  (thị  hiện)  này,  rất  nhiều  pháp  đức 

Phật không thể nói ra được.  Tại vì đức Phật nói pháp đều là tùy cơ mà nói; 

những sự  thị  hiện của các  vị  nói trên đều  là thay  mặt chúng sanh  mà  thỉnh 

pháp.  Có người thì trực tiếp hỏi, đây gọi là ‘ngôn ngữ thỉnh pháp’; có người 

cố ý tạo ra những ác hạnh, để cho Phật thấy được mà lại khai đạo (dạy) giáo 

huấn, đây là dùng thân nghiệp để thỉnh pháp.  Ngoại trừ dùng thân nghiệp và 

khẩu nghiệp để thỉnh pháp, ý nghiệp cũng có thể thỉnh pháp.  Chúng ta cũng 

thường thấy được trong kinh điển Ðại thừa, chúng đệ tử vừa khởi tâm động 

niệm, tuy là chưa nói ra Phật đã biết được.  Giống như trong kinh Vô Lượng 

Thọ, đoạn nói về vua A Xà Thế, họ dùng ‘niệm’ để thỉnh pháp.  Trong tâm 

có niệm như vậy, chưa nói ra Phật đã kể lại nhân duyên của họ trong đời quá 

khứ.  Do đây có thể biết thân, ngữ, ý ba nghiệp đều có thể thỉnh pháp. 

Cho  nên  khi  chúng  ta  biết  được  điểm  này,  chúng  ta  không  thể  dùng 

tâm  khinh  mạn  để  xem  xét  những  mật  hạnh  của  hàng  Tỳ  Kheo,  Bồ  Tát. 

Nhất  định  phải  biết  họ  là  vì  đại  từ đại  bi  thay  thế  chúng  ta  để  thỉnh  pháp. 

Những gì họ biểu hiện ra đều là những ý ác, khẩu ác, hành ác của chúng ta 

hiện  nay.   Nếu  không  có  sự  thỉnh  cầu  của  họ  thì  sẽ  không  có  sự  giảng  dạy 

của Phật, chúng ta làm sao có thể biết được là mình đã phạm lỗi lầm?  Biết 

được mình đã phạm lỗi lầm rất nghiêm trọng? 

Chúng ta sơ lược cử ra một thí dụ trong kinh, chuyện này chúng ta rất 

thường nhắc lại trong những buổi giảng kinh.  Tuy là thường nhắc lại nhưng 

nhiều khi cũng bị mọi người quên mất.  Ðó là tùy tâm vui vẻ của mình hoặc 

tùy tâm ưa thích của mình mà chửi mắng, phỉ báng, sỉ nhục người khác, mà 

không biết sự đáng sợ của nghiệp tội này. 

Trong kinh, Phật đã kể lại chuyện của một người xuất gia lúc Phật còn 

tại  thế,  chứ  không  phải  thời  mạt  pháp  hiện  giờ.   Người  xuất  gia  này  ỷ  là 

mình  học  rộng,  thường  nghe  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nghe  nhiều  nên 

sanh  tâm  kiêu  ngạo  cũng  giống  như  người  hiện  nay  thường  nói  ‘điều  này 

đáng  được  hãnh  diện’.   Lúc  Phật  còn  tại  thế,  vị  này  tu  học  rất  tốt,  trì  giới 

thanh tịnh,  nghe kinh  rất  nhiều, cho  nên rất kiêu  ngạo.  Kiêu  ngạo  là phiền 

não, bạn thấy vị này không sanh trí huệ mà lại sanh phiền não, vậy là sai rồi. 

Còn một loại người tu hành, tuy là không có tâm kiêu mạn, họ tu khổ 

hạnh, muốn ít, biết đủ, điều này rất quý.  Cũng giống như đời sau này những 

người [ẩn tu] trong núi, trong túp lều tranh; so với những người khác những 

người tu hành này quả thật thân tâm thanh tịnh hơn nhiều.  Tuy nhiên họ lại 

chấp tướng, chấp tướng thì sai rồi.  Trong kinh Kim Cang nói rất hay: ‘ Nếu 

 Bồ  Tát  có  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng  thì 

 không phải Bồ Tát’.  Phật không thừa nhận người như vậy là Bồ Tát.  Chúng 

ta nghĩ coi lúc đức Phật còn tại thế đã như vậy huống gì là thời mạt pháp bây 

giờ, đã hai ngàn năm trăm năm qua rồi. 

Lúc  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  có  thể  nói  cả  đời  đều  dùng  để  giảng  kinh 

thuyết  pháp,   ngài  thuyết  pháp  hết  49  năm.   Lúc  đó  khoa  học  kỹ  thuật  còn 

chưa  phát  triển,  cách  xa  nơi  Phật  thuyết  pháp  thì  không  thể  nghe  pháp,  vì 

vậy  cơ  hội  nghe  pháp  thiệt  là  rất  hiếm  hoi.   Cho  nên  Thế  Tôn  thường  phái 

những  đệ  tử  xuất  gia  và  tại  gia  biết  giảng  kinh  thuyết  pháp  đi  khắp  nơi  để 

thay thế Phật hoằng pháp lợi sanh.  Có thể nói là những vị này trong lớp học 

của  Phật  dạy  đã  tốt  nghiệp  ra  trường.   Họ  có  thể  giảng  kinh,  biết  phương 

pháp tu hành, cũng tu được rất tốt, cho nên được phái đi khắp nơi để giảng 

kinh thuyết pháp. 

Trí  huệ  và  phước  đức  của  đức  Phật  đều  viên  mãn  đương  nhiên  sẽ 

được tất cả mọi người cung kính.  Những học trò của đức Phật được phái đi 

giảng kinh đa số cũng được  quần chúng tôn kính,  nhưng cũng có  một số  ít 

không được như vậy, mà còn bị người ta khinh khi và phỉ báng nữa. 

Chúng  ta  biết  phiền  não  tập  khí  của  chúng  sanh  trong  lục  đạo  rất 

nặng.   Những  thứ  phiền  não  như  tham,  sân,  si,  mạn,  đố  kỵ  không  cần  học 

cũng có  vì  những thứ này đều  là phiền  não tích  lũy từ  nhiều đời trước; khi 

thấy  người  khác  xuất  sắc  hơn  mình,  trong  tâm  liền  không  phục,  từ  đó  liền 

kiếm mọi cách đi phá hoại.  Những chuyện như vậy trong đời mạt pháp hiện 

nay còn nhiều hơn hồi trước rất nhiều, bất cứ chỗ nào, bất cứ lúc nào chúng 

ta đều có thể thấy được. 

Hoằng  pháp  lợi  sanh  là  chuyện  tốt.   Tuy  nhiên  chuyện  tốt  thì  sẽ  gặp 

nhiều  ma  chướng.   Ma  chướng  là  những  chuyện  rắc  rối,  tuy  là  làm  chuyện 

tốt nhưng bạn sẽ  gặp rất  nhiều chuyện cản trở, chuyện  rắc rối  xảy ra.  Phật 

nói thời bấy giờ có hai vị tỳ kheo được Phật phái đi thuyết pháp.  Nếu pháp 

sư  có  đức  hạnh,  có  biện  tài,  có  thiện  xảo,  tự  nhiên  sẽ  được  tín  chúng  ưa 

chuộng.   Pháp  duyên  của  hai  vị  pháp  sư  này  rất  thù  thắng,  tín  chúng  rất 

đông, đương nhiên cúng dường cũng rất nhiều.  Những vị pháp sư khác nhìn 

thấy thì trong tâm không mấy gì vui, sanh tâm đố kỵ và tìm đủ mọi cách để 

gây chướng ngại cho hai vị này.  Cho nên họ mới bịa chuyện nói là hai vị đó 

phá  giới,  nói  họ chỉ  biết  nói  mà  không  biết  làm,  nói  họ đã phạm bốn trọng 

giới (bốn giới chính là sát sanh, trộm cắp, dâm dục, và nói dối). 

Có  người  đi  dèm  pha  bịa  chuyện  rồi  nói  cho  người  khác  nghe;  có 

người  phỉ  báng,  đi  nói  xấu  hai  vị  này  khiến  cho  người  nghe  sanh  tâm  hoài 

nghi, mất lòng tin đối với pháp sư.  Từ đó pháp duyên của hai vị này dần dần 

giảm bớt, người nghe cũng bớt đi không ít.  Những người đố kỵ đã đạt được 

mục đích, đã thành công trong việc phá hoại và gây chướng ngại cho hai vị 

pháp sư kể trên. 

Tuy nhiên Phật nói ác nghiệp của người đố kỵ, phỉ báng, phá hoại hai 

vị pháp sư kể trên quá nặng, quả báo của người đó là đọa địa ngục A Tỳ sáu 

triệu năm, sáu triệu năm này là dùng thời gian của chúng ta mà tính.  Người 

Trung Quốc có 5000 năm lịch sử, các vị thử nghĩ xem 5000 năm chỉ là một 

nửa của một vạn năm.  Thời gian đọa địa ngục của người đó là gấp 1200 lần 

nhiều hơn 5000 năm của lịch sử Trung Quốc. 

Sau sáu triệu năm trong địa ngục A Tỳ hết rồi, tội của người đó cũng 

chưa  tiêu  hết,  tội  nặng  báo  hết  nhưng  còn  tội  nhẹ  còn  lại,  cho  nên  chuyển 

đến địa ngục Ðẳng Hoạt chịu tội thêm 4 triệu năm nữa.  Sau đó sanh đến địa 

ngục Hắc Thằng chịu 2 triệu năm.  Tiếp theo lại chuyển đến địa ngục Thiêu 

Nhiệt (sự trừng phạt ở đây nhẹ hơn) chịu thêm 6 triệu năm.  Tổng cộng là 18 

triệu  năm.   Câu  chuyện  này  là  do  Phật  thuật  lại.   Kinh  Kim  Cang  có  nói: 

‘ Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất 

 dị ngữ giả’ (tạm dịch: Như Lai là người nói lời chân thật, lời đúng như thế, 

 người không nói lời lừa gạt, không nói lời khác biệt).  Phật tuyệt đối không 

nói một lời giả dối. 

Chúng ta thử nghĩ coi tạo những thứ nghiệp này rất dễ dàng, tại sao lại 

mắc phải tội nặng như vậy?  Ðiều này thiệt làm cho chúng ta suy nghĩ không 

ra, hình như chịu tội như vậy là quá nặng, không hợp lý tí nào.  Thật ra nếu 

chư vị đọc kỹ  giới kinh  thì sẽ hiểu, trong  Phật pháp sự định tội không phải 

do một người nào đó đặt ra, không như trong thế gian có pháp luật, có quan 

tòa xử án; trong Phật pháp không có, chư Phật Bồ Tát không làm quan tòa, 

không làm thẩm phán; trong Phật pháp không giống như pháp luật trong thế 

gian, không có định ra phải trừng phạt tội nhân như thế nào; chư Phật Bồ Tát 

đều rất từ bi. 

Nếu thế thì tại sao lại có những thứ nghiệp tội như vậy?  Tội này được 

gọi là ‘tánh tội’, thật là tự làm tự chịu.  Ðịa ngục ở đâu?  Ðịa ngục là tội báo 

của  người  ta  tự  nhiên  biến  hiện  ra  chứ  không  phải  có  ai  tạo  ra  một  cái  địa 

ngục  để  cho  người  ta  vào  chịu  tội.   Chư  Phật  Bồ  Tát  không  làm  những 

chuyện  như  vậy,  chư  thiên,  quỷ,  thần  cũng  không  làm  những  chuyện  này, 

Diêm La Vương cũng không làm những chuyện này. 

Lão cư sĩ Châu Kính Trụ có thuật lại một câu chuyện và sau này cũng 

có  viết  trong  một  quyển  sách,  hình  như  tựa  là  ‘Bát  Ðại  Nhân  Giác  Kinh 

Giảng  Ký’.   Nội  dung  của  câu  chuyện  nói  đến  nhạc  phụ  của  ông  là  ông 

Chương  Thái  Diệm.   Ông  Chương  giữ  chức  ‘Quốc  Học  Ðại  Sư’  vào  thời 

Dân quốc và trước đó đã làm ‘phán quan của Ðông Ngục’.  Ðông Ngục Ðại 

Ðế (vua của Ðông Ngục) là Ðại Quỷ Vương, quyền lực của ông vua này chỉ 

thua Diêm La Vương một bậc.  Chức phán quan cũng tương tợ như chức bí 

thư  trưởng  hiện  nay,  địa  vị  này  cũng  rất  cao.   Ông  Chương  là  người  học 

Phật, nghe nói trong địa ngục có hình phạt gọi là ‘bào lạc’, ‘bào lạc’ là đem 

cột sắt đốt đỏ rực  lên rồi bắt tội  nhân đi ôm cột sắt nóng đó.  Ông Chương 

nói hình phạt này quá tàn nhẫn và đề nghị Quỷ Vương của Ðông Ngục nên 

bải bỏ hình phạt này. 

Ông  vua Ðông  Ngục không trả  lời,  mỉm cười  và sai  hai chú tiểu quỷ 

dẫn ông Chương đi đến chỗ tội nhân bị hành hình để xem; hai chú tiểu quỷ 

này  bèn  dẫn  ông  Chương  đi  một  nơi  rất  xa  rồi  chỉ  về  một  phía  và  nói: “Ở 

phía trước kìa”.  Nhưng ông lại nhìn không thấy gì hết; từ đó ông  mới hiểu 

hình phạt đó không phải do người nào lập nên mà từ trong tự tánh biến hiện 

ra, chuyện này hoàn toàn phù hợp với những gì nói trong Kinh Ðịa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện. 

Trong kinh nói địa ngục chỉ có hai loại người có thể thấy được, một là 

người  tạo  tội  đi  chịu  trừng  phạt  biến  hiện  ra;  còn  loại  thứ  hai  là  Bồ  Tát  đi 

vào địa ngục để cứu chúng sanh.  Không phải hai loại này, địa ngục ở ngay 

trước  mặt  bạn  cũng  không  thấy  được,  cho  nên  ông  Chương  nhìn  không 

thấy.  Như vậy mới nói rằng đây không phải vấn đề tàn khốc và nhân từ, mà 

là tội tánh biến hiện ra quả báo. 

Cũng giống như một người thường ngày hay làm ác, ban đêm thường 

có ác mộng.  Ai làm cho họ có những ác mộng như vậy?  Là tự tánh của họ 

biến hiện ra, tuyệt đối không phải là người khác tạo ra ác mộng để cho người 

đó chịu, là tự người đó biến hiện ra. 

Tội từ đâu hình thành nặng như vậy?  Phật nói với chúng ta, đối tượng 

của tội mà người kể ở trên tạo ra không phải là đối với hai vị pháp sư.  Nếu 

bạn phỉ báng hai người này, thật tình mà nói không phải là tội nặng lắm.  Tội 

là từ chỗ nào mà tính?  Là từ chỗ tất cả những tín đồ thính chúng ở trong khu 

vực  này  tại  vì  những  lời  phỉ  báng  đó  mà  không  tin  Phật,  không  chịu  nghe 

Phật  Pháp  nữa,  không  chịu  noi  theo  Phật  Pháp  mà  tu  hành.   Họ  đem  thiện 

căn của những người trong khu vực này đoạn mất, đem pháp thân huệ mạng 

của  những chúng sanh  này đoạn dứt.  Tội  là từ chỗ  này  mà tính,  vì thế  nên 

tội này rất nặng. 

Trong  kinh  Phật  nói  giết  người  đoạt  mất  thân  mạng  người  là  chuyện 

nhỏ.  Bạn giết đi một người, 49 ngày sau họ đi đầu thai trở lại.  Một người bị 

giết đi  rất dễ  lấy  được thân  người trở  lại, tại  vì bị  giết không có tội, chỉ có 

người đi giết người mới có tội.  Trong đời này tôi được thân người, nhờ tôi 

còn một chút phước thừa, tuy là bị người khác giết đi, 49 ngày sau đầu thai 

cũng  có  thể  làm  người  trở  lại.   Ðời  sau  còn  có  thể  tiếp  tục  hưởng  phước. 

Cho  nên  giết  người  lấy  mạng  người  thì  tội  nhẹ,  tội  làm  mất  huệ  mạng  của 

người mới nặng. 

Nghe  được  Phật  pháp  không  phải  dễ,  cơ  duyên  này  thật  là  rất  khó 

được,  rất  khó  gặp.   Trong  kinh  có  nói  ‘ Nhân  thân  nan  đắc,  Phật  pháp  nan 

 văn’ ( nghĩa là  Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe).  Nghe được 

Phật  pháp  còn  khó  hơn  được  thân  người,  điều  này  là  thật  không  phải  giả 

đâu.  Một người trong đời này có thể nghe được Phật pháp, nếu có thể giác 

ngộ  (tỉnh  thức)  được,  người  đó  trong  đời  này  sẽ  làm  Phật.   Họ  thành  Phật, 

bạn thử nghĩ xem, chư Phật Như Lai sẽ không ngớt lời khen ngợi công đức 

của người đó.  Nếu bạn hôm nay đem cái cơ duyên này cắt đứt mất, tội của 

bạn nặng bao nhiêu?  Tội là từ chỗ này mà tính. 

Cho nên Phật nói phạm tội này phải đọa địa ngục A Tỳ 18 triệu năm, 

từ địa  ngục ra  vẫn còn quả báo thừa.  Từ địa  ngục ra  mới được  làm  người; 

Phật  nói  trong  vòng  năm  trăm  đời,  khi  sanh  ra  bị  mù  không  có  mắt.   Phải 

chịu đui mù ngay từ lúc lọt lòng!  Sau 500 đời tội đó từ từ nhẹ đi, nhưng vẫn 

thường sanh ở biên địa; trong Phật pháp biên địa nghĩa là những địa phương 

mà  tiêu  chuẩn  văn  hóa  rất  lạc  hậu,  người  thường  rất  ngu  dốt,  không  được 

học hành, nghèo nàn, thường bị người khác chê bai, trêu chọc, ức hiếp; tất cả 

những thứ này đều là do nghiệp báo đời quá khứ tạo ra. 

Người này lúc trước cũng từng xuất gia, cũng là người tu hành, nhưng 

vì chướng ngại của sự đố kỵ mà tạo ra tội nặng như vậy, cho nên họ có lúc 

cũng sẽ có một niệm tỉnh ngộ muốn tu hành, tuy nhiên ý niệm này vừa mới 

khởi lên, nhưng vì nghiệp chướng quá nặng ý niệm này rất mau lại tiêu mất, 

như thế mới biết khó dường nào. 

Chúng  ta  phải  khẳng  định  rằng,  trong  đời  quá  khứ chúng  ta  cũng  đã 

từng trải qua.  Phật không phải nói người khác, thật là đang nói chúng ta đó. 

Chúng ta hôm nay được thân người, được nghe Phật pháp, nên biết trong đó 

đã  trải  qua  quá  trình  dài  như  thế  nào,  đã  chịu  đựng  qua  những  tội  báo  rất 

nặng!  Phật nói những lời này, người hiện nay có mấy ai tiếp nhận và có thể 

tin đuợc? 

Ðọc  kinh  Phật  và  nghe  giảng  pháp  dường  như  nghe  kể  chuyện  thần 

thoại,  dường  như  những  ‘chuyện  thần  thoại’  Phật  kể  ra  không  có  chút  gì 

dính líu với chúng ta, nào ngờ đâu những chuyện này chính là chuyện của cá 

nhân  chúng  ta.   Phật  nói  tương  lai  nghiệp  chướng  tiêu  diệt  hết,  họ  sẽ  sanh 

đến Tây phương Cực Lạc thế giới, sẽ thấy đức Phật A Di Ðà,  A Di Ðà Phật 

sẽ thọ ký cho họ.  Chuyện này có thật không?  Là thật đó.  Tại sao vậy?  Khi 

chúng ta đã nghe qua  một danh hiệu ‘A Di Ðà Phật’, đã thấy qua tranh ảnh 

hoặc  là  hình  tượng  của  Phật  A  Di  Ðà,  trong  A  lại  da  thức  đã  có  hột  giống 

của Phật A Di Ðà, giống như câu nói ‘nhất lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng’ 

(nghĩa là ‘một phen lọt vào tai, hột giống của đạo đã được gieo vĩnh viễn rồi 

'). 

---o0o--- 

D.  TIÊU TRỪ CHƯỚNG NGẠI 

Trong  đời  này  nếu  chúng  ta  không  cố  gắng  tu  học,  không  tiêu  trừ 

những  chướng  ngại  này,  chúng  ta  sẽ  không  vãng  sanh  được,  cho  dù  không 

tạo  ra  tội  nặng  cũng  không  thể  vãng  sanh.   Nếu  như tiếp  tục  tạo  những  tội 

nặng như [phỉ] báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, thì chuyện rắc rối này rất 

lớn,  còn  phải  đi  vào  địa  ngục,  biến  thành  súc  sanh,  làm  người  ngu  si,  phải 

trải qua vô lượng kiếp như vậy thật là quá khổ!. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  biết  sám  hối,  phải  thành  thật  mà  ăn  năn.   Ăn 

năn trên căn bản là phải thay đổi quan niệm của chúng ta, từ trong tâm sửa 

đổi,  từ  trong  sinh  hoạt  hàng  ngày  khi  đối  xử  với  người  và  tiếp  xúc  với  sự 

việc  mà làm.  Chúng ta nhất quyết phải thay đổi trên ‘sự tướng’ mới có kết 

quả.   Ðức Phật đã vì chúng  ta nêu ra  vài thí dụ  nhưng  vì sự  việc quá phức 

tạp nói  ra không  hết; chúng  ta phải có khả năng  nghe  một  hiểu  mười,  nghe 

Phật  nói  đến  một  trường  hợp  thì  có  thể  liên  tưởng  đến  những  trường  hợp 

khác tương tự, những thứ này đều phải sửa đổi. 

---o0o--- 

 1. Bất cầu tha quá (Không để ý đến lỗi của người khác) 

Trước  hết,  từ  nay  về  sau  đối  với  những  thiện  tri  thức  hoằng  pháp, 

không kể người đó là tại gia hay xuất gia, khi nhìn thấy hoặc là nghe nói họ 

phạm  lỗi  lầm,  tuyệt  đối  không  nói,  phải  thật  là  làm  được  ‘nhìn  mà  không 

thấy, nghe mà không biết’. 

Chúng ta là phàm phu, họ ở trong cảnh giới gì, chúng ta làm sao biết 

được?   Nếu  họ  là  phàm  phu  họ  tạo  ra  tội  lỗi,  họ  sẽ  chịu  lấy  quả  báo.   Nếu 

chúng ta đi đến đâu đều kể lại, đến đâu cũng phân biệt chấp trước, chúng ta 

tự  mình  phải  chịu  quả  báo,  điều  này  thật  không  đáng  tí  nào.   Ðây  là  tuyệt 

không  gây  chướng  ngại  cho  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh,  tuyệt  không  gây 

chướng ngại cơ duyên nghe pháp của đại chúng trong vùng này. 

Bất cứ lúc nào cũng không nên tìm khuyết điểm của người khác.  Giữ 

ý  niệm  này đã  là không tốt huống chi  là  làm  những  việc  như vậy.  Ðiều đó 

đối  với  chuyện  tu  hành  của  mình  đã  sanh  ra  chướng  ngại  rất  lớn.   Vậy  thì 

chúng ta đang tu cái gì?  Ðiều này không thể không biết. 

Ðiều chúng ta đang tu là: Giác, Chánh, và Tịnh.  Giác mà không  mê, 

chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm.  Trong ba điều này Tịnh Tông đặc 

biệt chú trọng tâm  thanh tịnh, tâm tịnh thì cõi Phật tịnh.  Cứ thường đi  gây 

rắc rối cho  người khác, tâm của bạn  làm sao có thể thanh  tịnh?  Nếu  muốn 

có tâm thanh tịnh, chuyện của  người khác chúng ta không cần biết đến, như 

thế tâm của chúng ta mới được thanh tịnh.  Cố ý gây rắc rối cho người khác 

tuyệt  đối  sẽ  không  có  tâm  thanh  tịnh;  những  người  như  vậy  nhất  quyết 

không đắc được định. 

Nếu không có định thì sẽ không có trí  huệ, không có định  và  huệ thì 

người đó nhất định sẽ bị vô minh phiền não che lấp.  Một người từ sáng đến 

tối đều bị  vô  minh che  lấp thì  làm sao không tạo tội được?   Không thế  nào 

được mà!  Ðây là điều chúng ta phải ghi nhớ. 

---o0o--- 

 2. Không nên tự khen mình mà chê bai kẻ khác.  

Thứ hai, cho dù chúng ta tu hành rất đàng hoàng đi nữa, hôm qua tôi 

có  nói,  cho  dù  công  phu  của  chúng  ta  đã  được  đắc  lực,  đã  đạt  được  sự  thọ 

dụng chân thật của Phật pháp, cũng không được tự khen mình mà chê người 

khác.  Ðây là căn bịnh thường có của mọi người, thường tán thán khen ngợi 

pháp  môn  của  mình,  và  còn  nói  mình  tu  tập  được  rất  tốt,  người  khác  đều 

không  bằng,  điều  này  không  được.   Ðây  cũng  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  và 

chấp trước. 

Nếu bạn nói mình tu hành rất tốt, đem so sánh với A La Hán thì sao? 

So sánh với Bồ Tát thì sao?  Thua xa mà.  Có một chút này mà ăn thua gì? 

Tuyệt đối không được tự mình khen mình, tuyệt đối không được phỉ báng kẻ 

khác.  Chuyện này đời xưa có, ngày nay đặc biệt còn nhiều hơn, quá nhiều, 

không biết nghiệp tội này nặng. 

Chúng  ta  tu  Tịnh  Ðộ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc,  khi 

gặp người tham Thiền hoặc người học Mật thì cũng như gặp oan gia kẻ thù. 

Như  vậy  làm sao được?  Thiền  là do  Phật truyền ra,  Mật cũng là do  Phật 

 truyền ra mà, nếu bạn phỉ báng những pháp môn này, như vậy không phải là 

 phỉ báng Phật rồi sao?  Phỉ báng những pháp mà Phật dạy rồi sao?  Người 

 y theo Thiền, Mật tu hành thành công rất nhiều, ngày nay tuy là ít đi rồi, lúc 

 trước rất nhiều, như vậy không phải là bạn đã phỉ báng Tăng rồi sao?  

Cho nên không hay không biết chúng ta đã phạm những lỗi lầm này, 

tự khen mình mà nói xấu chê bai kẻ khác, phỉ báng Tam Bảo, điều này phải 

đọa địa ngục A Tỳ, từ nay về sau đừng làm chuyện ngu xuẩn này nữa.  Phải 

nên  có  thái  độ  như  thế  nào  mới  đúng?   Khi  thấy  người  khác  tham  thiền, 

người  khác  trì  chú,  chúng  ta  phải  cung  kính  đối  xử  với  họ,  cung  kính  một 

cách hoan hỷ, tán thán mà không thể hủy báng. 

Vào năm 1977 khi tôi ở Hương Cảng giảng kinh Lăng Nghiêm, pháp 

sư Thánh Nhất có  lại thăm  và dự ba  ngày  giảng kinh  nữa; ngài  rất  hoan  hỷ 

và  còn  khuyên  tín  đồ  của  ngài  đến  nghe  tôi  giảng  kinh.   Pháp  sư  tu  theo 

Thiền  Tông,  một  hôm có  mời  tôi đến tham  quan  tự  viện của  ngài, tôi cũng 

rất hoan  hỷ  nhận  lời.  Pháp sư trụ trì tại Chùa  Bảo  Liên ở phía sau của Ðại 

Di  Sơn;  đường  lên  núi  rất  nhỏ  hẹp,  xe  chạy  lên  không  được,  phải  đi  bộ 

khoảng ba bốn mươi phút mới lên đến một ngôi chùa nhỏ. 

Pháp sư nói với tôi rằng mục đích không mở rộng đường lên núi là để 

tạo một chút khó khăn khi lên chùa.  Nếu bạn không phải thật đi đến chùa để 

học hỏi thì đừng đến chùa, cho nên không mở rộng đường ra, mục đích này 

rất hay!  Tôi đi đến đó tham quan và rất khâm phục họ; từ trước đến nay tôi 

chưa thấy qua một đạo tràng nào trang nghiêm như vậy.  Tăng chúng trong 

chùa có khoảng bốn  mươi  mấy  vị,  mỗi  ngày  đều đúng  giờ tọa  hương tham 

thiền. 

Pháp sư mời tôi giảng khai thị tại Thiền đường, tôi không thể nói tham 

Thiền  không thể  thành  tựu,  niệm  Phật  mới thành  tựu được;  như vậy không 

phải  là  phá  hoại  đạo  tràng  của  người  khác  rồi  sao?   Ðiều  này  nhất  định 

không thể  làm!   Hên  là  lúc trước tôi có  giảng kinh  Kim Cang,  Lục  Tổ Ðàn 

Kinh, Vĩnh Gia  Thiền Tông  Tập Chứng Ðạo Ca, chuyện trong  Thiền  Tông 

tôi có giảng qua một ít, cho nên ‘Khẩu Ðầu Thiền’ cũng không đến nỗi tệ. 

Tôi khen  ngợi  họ, khâm phục, tán thán đạo tràng, khen  ngợi pháp sư, khen 

ngợi đại chúng tham học Thiền tại đó, đây đều là những điều phải làm hết. 

Sau khi ra về, những vị đồng tu cùng tôi lên thăm chùa mới hỏi: ‘Pháp 

sư tán thán  Thiền  Tông  như vậy, tại sao  lại  niệm  A Di Ðà Phật?’  Tôi  mới 

nói với họ vì căn tánh của tôi không lanh lợi, không bì được với người tham 

thiền,  đừng  nói  tôi  không  thể  khai  ngộ,  cả  việc  có  thể  được  thiền  định  hay 

không cũng không chắc nữa.  Còn niệm Phật, nương nhờ A Di Ðà Phật cầu 

sanh Tây phương Cực Lạc thế giới thì tôi vững tâm hơn. 

Tôi nói những lời này đều là thật, cho nên nhà Phật có nói ‘Nếu muốn 

Phật pháp  hưng thạnh, chỉ cần  Tăng khen  ngợi Tăng’.  Tán thán khen  ngợi 

lẫn nhau, Phật pháp mới có thể phục hưng lại, mới có thể phát triển rộng ra. 

Nếu người nào cũng phỉ báng chê bai lẫn nhau thì không tốt, tất cả đều phải 

đọa địa ngục A Tỳ.  Chúng ta phải hiểu đạo lý này, căn tánh của tất cả chúng 

sanh không giống nhau cho nên Phật mới mở ra vô lượng pháp môn. 

Tất cả pháp môn đều ứng cơ (tùy theo căn cơ và điều kiện của chúng 

sanh) mà thuyết pháp; bạn thích pháp môn nào, y theo pháp môn đó tu học 

đều  có  thể  thành  tựu.   Cho  nên  ‘ Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp’, 

vậy  thì  làm  sao  có  thể  phỉ  báng  được?   Không  những  không  thể  phỉ  báng 

những  pháp  môn  trong  Phật  pháp  mà  cũng  không  thể  phỉ  báng  những  tôn 

giáo khác trong thế gian.  Hai ngàn năm trở lại tôn giáo tín ngưỡng là yếu tố 

duy trì trật tự trong xã hội của những quốc gia Tây phương, làm cho người 

ta  khi  khởi  tâm  động  niệm  đều  nghĩ  đến  Thượng  Ðế,  cho  nên  ít  nhiều  gì 

cũng phải dè dặt thu liễm một chút.  Ðây là thiện pháp của thế gian, bạn làm 

sao  có  thể  phá  hoại  nó  được  chứ?   Bạn  làm  sao  có  thể  nói  không  có  Thần, 

không có Thượng Ðế được chứ? 

Nếu  người  ta  mất  đi  tín  ngưỡng  của  tôn  giáo,  tùy  thuận  theo  phiền 

não, thì không có chuyện ác gì mà không làm, như vậy làm sao được?  Cho 

nên  đối  với  những  thiện  pháp  trong  thế  gian  cũng  phải  tán  thán.   Phật  dạy 

chúng ta trong sáu niệm, ngoài niệm Phật, Pháp, Tăng còn phải niệm Thiên 

nữa.  Thiên này là đại diện cho tôn giáo, đây là một quan điểm đạo đức căn 

bản, thường thường  vì  hạnh phúc của tất cả chúng sanh  mà  mưu cầu,  vì sự 

hòa bình an lạc của tất cả chúng sanh mà suy nghĩ.  Tất cả những thiện pháp 

trong thế gian và xuất thế gian, chúng ta đều phải tôn kính, phải tán thán. 

Chúng ta sanh trưởng trong thời đại hôm nay vô cùng đau khổ, đừng 

thấy  khoa  học  kỹ  thuật  của  thời  đại  hiện  nay  phát  triển,  văn  minh  vật  chất 

tiến bộ, đời sống vật chất của chúng ta so với trước tiến bộ rất nhiều, nhưng 

những thứ hưởng thụ mà chúng ta có được ngày nay, chư vị hãy bình tĩnh và 

suy nghĩ, chúng ta phải trả bằng một giá rất đắt.  Thử tính toán kỹ một chút, 

phần được không đủ bù đắp  lại  phần  mất  đi, chúng ta  mất đi quá nhiều  mà 

đạt  được  rất  ít.   Bài  toán  này  có  mấy  người  biết  tính,  người  biết  tính  càng 

ngày càng ít! 

Chúng ta tổn thất đi những gì?  Luân lý, đạo đức bị tổn hại.  Phần cảm 

tình đạo  nghĩa giữa  người  và  người đã  mất, chân tình đã  mất.  Không kể  là 

khoa  học  kỹ  thuật  hôm  nay  có  phát  triển  đến  đâu  đi  nữa  đều  không  thể  bù 

đắp lại được, cho nên mới nói là chỗ được không bù nổi chỗ mất. 

Tu  hành  trong  thời  đại  bây  giờ  nếu  thành  công  thì  chư  Phật  Bồ  Tát 

đều  tán thán  và khâm phục.  Tu  hành thất  bại  mắc đọa  vào địa  ngục  A  Tỳ, 

chư  Phật  Bồ  Tát  cũng  gật  đầu  và  nói:  ‘Ðúng  rồi!  chắc  chắn  phải  như  vậy 

mà’.  Tại sao  vậy?  Phía trong có phiền  não, phía  ngoài có dụ  dỗ  mê  hoặc, 

bạn có định lực bao lớn để có thể đối phó và giữ vững được?  Bạn có trí huệ 

bao  lớn  mà  có  thể  đem  chân  tướng  của  sự  thật  này  xem  xét  một  cách  rõ 

ràng?   Như  vậy  mới  biết  thật  là  không  đơn  giản.   Không  giống  như  hồi 

trước,  hồi  trước  phong  khí  xã  hội  tốt,  nhân  tâm  lương  thiện,  người  người 

đều  giữ lễ, tuân theo pháp luật, không dám làm điều xằng bậy, đều tôn trọng 

lời dạy của thánh hiền nên tu học rất dễ dàng. 

Khó  tin  nhưng  có  thể  tin,  khó  tu  nhưng  chịu  tu,  đây  là  những  người 

hào kiệt xuất chúng, là người mà chư Phật, Bồ Tát, Thánh hiền đều tán thán, 

chúng ta có phải là một phần tử trong nhóm người này không? 

Trong thời đại hôm nay, mỗi câu Phật dạy cho chúng ta, chúng ta thử 

suy  nghĩ  kỹ  càng,  ý  nghĩa  sự  lý  đều  rất  sâu  rộng;  tỉ  dụ  Phật  dạy  chúng  ta 

‘ Ðối với tất cả chúng sanh không để ý đến lỗi lầm của họ’.  Ðừng nên nhìn 

khuyết điểm của người khác, đừng nêu lên lỗi lầm của người khác, ý nghĩa 

của câu này rất sâu rộng. 

Ðiểm  thứ  nhất  là  có  thể  thành  tựu  được  định  huệ  và  tâm  thanh  tịnh 

của mình; tâm thanh tịnh phát khởi tác dụng là trí huệ.  Tham, sân, si, mạn là 

ô nhiễm, tâm ô nhiễm khởi tác dụng là phiền não, là tạo nghiệp. 

Chúng  ta  không  để  ý  đến  lỗi  của  người  khác.   Người  trong  thế  gian 

tạo tội, tạo nghiệp thì mình cũng không màn đến, như vậy tâm dễ thanh tịnh 

hơn, đây là một ý nghĩa trong đó. 

Ý nghĩa thứ hai, khi bạn gây rắc rối cho người khác, bạn nói ra lỗi lầm 

của người khác, người đó cam tâm hay không?  Có chịu không?  Nếu không 

cam tâm, không nhận chịu thì bạn đã kết oán thù với người đó.  Kết oán thù 

thì nhất định phải có sự báo phục.  Cho dù bạn làm được hoàn toàn khéo léo, 

người  khác  cũng  không  biết  là  bạn  gây  ra,  bạn  có  thể  che  đậy  được  hoàn 

toàn, tuy là họ không biết ai gây ra nhưng nhớ và hận ở trong tâm.  Chết rồi 

đi làm quỷ, quỷ có ngũ thông cho nên có thể tìm ra người hại họ lúc trước. 

Tìm ra rồi oan oan tương báo không bao giờ dứt được.  Ðời này bạn hại họ, 

đời sau  họ báo thù rồi  hại bạn  lại, đời sau nữa bạn  lại  báo thù  họ  thêm  lần 

nữa,  vĩnh  viễn  rối  nùi!   Con  đường  Bồ  Ðề  phát  sanh  ra  nhiều  chướng  ngại 

đều phát sanh từ chỗ này. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  giải  quyết  vấn  đề  này,  nhất  định  phải  từ  căn 

bản  mà  hạ  thủ.   Căn  bản  là  ‘ Bất  kiến  thế  gian  quá,  bất  kiến  nhân  thị  phi’ 

 ( nghĩa là  Ðừng nhìn lỗi lầm của người trong thế gian, đừng nhìn chuyện thị 

 phi của thiên hạ).  Cho dù là trong thời quá khứ có tạo ra nghiệp nhân này, 

hôm  nay  bạn  đã  đem  cái  duyên  này  đoạn  dứt.  Duyên  cắt  đứt  rồi,   tốt  lắm! 

Tuy  là  có  nhân  mà  không  có  duyên  nên  không  có  thể  kết  trái.   Chúng  ta 

niệm Phật vãng sanh cũng đem chướng ngại giảm đi không ít! 

---o0o--- 

E. PHÁP THANH TỊNH GIẢI THOÁT 

 1.  Xa lìa chỗ huyên náo.  

Kế  đến,  Phật  dạy  chúng  ta  nên  rời  xa  những  nơi  náo  nhiệt;  nếu  bạn 

thích  chỗ  náo  nhiệt,  bạn  thử  nghĩ  xem  cái  tâm  đó  làm  sao  an  định  được? 

Phàm những gì Phật cấm không cho chúng ta làm, bạn suy nghĩ xem các thứ 

đó  đều  gây  chướng  ngại  cho  định  và  huệ.   Cho  nên  Phật  khuyên  những 

người tu hành chúng ta nên an tịnh lại, hoàn cảnh càng thanh tịnh càng tốt, 

thật  giống  như câu  nói  ‘ Nhiều  một  việc  không  bằng  ít một  việc,  ít một  việc 

 không bằng không có việc [gì xảy ra]’.  Không có việc gì thì tương ứng với 

đạo.  Ðạo là định và huệ. 

---o0o--- 

 2.  Thiểu dục tri túc (Ham muốn ít và biết đủ).  

Trong đời sống sinh hoạt thường ngày Phật dạy chúng ta phải tri túc, 

tri túc thì thường lạc; bỏ đi ý niệm ham muốn dục vọng này vì nó là căn bản 

của  lục  đạo  luân  hồi;  nếu  những  ý  niệm  này  không  đoạn  dứt  mà  còn  tăng 

trưởng  thì  rất  khó  thoát  ly  sáu  nẻo  luân  hồi;  nên  thân  chúng  ta  phải  thanh 

tịnh,  tâm  phải  thanh  tịnh,  hoàn  cảnh  xung  quanh  cũng  phải  thanh  tịnh,  đó 

mới là trợ duyên tốt. 

Dùng  phương  pháp  gì  để  đoạn  dứt  vọng  tưởng?   Ðiều  này  rất  quan 

trọng, vọng tưởng là gốc rễ của lục đạo luân hồi, là gốc rễ của ba đường ác. 

Tịnh  Tông  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp  niệm  Phật.   Chúng  ta  không  có 

biện pháp không suy  nghĩ, tự  nhiên đầu óc phải suy  nghĩ,  muốn không suy 

nghĩ cũng không được.  Phật biết được đây là tập khí (thói quen) từ vô lượng 

kiếp đến nay, nếu vậy thì nên nghĩ những gì?  Nên nghĩ về Phật và nghĩ đến 

kinh.  Ðọc kinh thật thuộc, thường nên suy nghĩ về những đạo lý trong kinh, 

phải suy  nghĩ  những thứ này  mới  tốt.   Hoặc là suy  nghĩ  về  y báo  và chánh 

báo trang nghiêm của Tây phương Cực Lạc thế giới miêu tả trong kinh, nghĩ 

như vậy cũng tốt. 

Kinh điển Ðại thừa thường nói: ‘ Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh ra’. 

Thường nghĩ về Tây phương Cực Lạc thế giới, cảnh giới này sẽ biến thành 

Tây phương Cực Lạc thế giới; thường nghĩ về A Di Ðà Phật, chánh báo thân 

hình  sẽ  biến  thành  A  Di  Ðà  Phật,  điều  này  rất  hợp  lý; không  nên  nghĩ  sai, 

nghĩ tưởng sai sẽ hỏng mất.  Thấy sai, nghĩ tưởng sai, quả báo sẽ không thể 

tưởng tượng được. 

   

---o0o--- 

 3. Viễn ly lợi dưỡng (Xa lìa danh lợi hưởng thụ).  

Phật nói thời mạt pháp của chúng ta hiện nay có một số Bồ Tát không 

có trí  huệ.  Những  Bồ Tát này bao  gồm  xuất  gia  lẫn tại  gia.  Chúng ta  hiện 

nay  thường  thọ  Bồ  Tát  giới,  đều  mang  danh  là  Bồ  Tát  hết;  chúng  ta  xây 

dựng một đạo tràng, trong đạo tràng rất là náo nhiệt, ngày nào cũng làm Phật 

sự, đây thường được gọi là ‘hoằng pháp lợi sanh’. 

Chúng ta ở Ðài  Loan  thường  nghe đến danh  từ ‘Mở tiệm Phật’.  Khi 

xây  dựng  một  đạo  tràng  đem  nó  kinh  doanh  như  một  tiệm  buôn,  đó  gọi  là 

‘mở  tiệm  Phật’.   Những  người  này  được  gọi  là   ‘Bồ  Tát  ngu  si’,  Bồ  Tát 

không có trí huệ.  Họ đi làm sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh có mục đích gì? 

Mục đích là để kiếm lời, kiếm tiền.  Khi tín chúng cúng dường tiền bạc càng 

ngày càng nhiều thì họ sanh tâm vui mừng.  Nếu không có tiền thì họ không 

vui, dùng tâm trạng này mà làm việc, thậm chí còn đi thuyết pháp, tất cả đều 

là lỗi lầm, tất cả đều là đang tạo nghiệp tội. 

Huống chi còn dùng các thứ thủ đoạn để kéo tất cả thân hữu tín đồ về 

với mình.  Không những vậy mà còn muốn những vị xuất gia và tại gia phải 

cung  kính,  cúng  dường  cho  mình,  phải  tuyệt  đối  tin  tưởng  mình.   Phật  nói 

những Bồ  Tát ngu si  này  vì tài  lợi để  thuyết pháp,  nếu không có  lợi  nhuận 

thì  họ  sẽ  sanh  tâm  nhàm  chán  mệt  mỏi.   Những  chỗ  nào  không  lợi  nhuận 

(cúng  dường  ít)  thì  không  vừa  lòng  hợp  ý,  họ  sẽ  thấy  rằng  những  chỗ  này 

không có thú vị và sẽ không đến những chỗ này lần thứ hai nữa. 

Họ  chuyên  tìm  cầu  cúng  dường,  tìm  cầu  sự  hầu  hạ  và  sự  cung  kính 

của  người  khác,  làm  ra  những  chuyện  quái  gở;  người  xưa  có  nói  ‘Hòa 

thượng bất tác quái, cư sĩ bất lai bái!’ (‘Ông sư không làm chuyện quái lạ thì 

cư sĩ không lại cúng kiếng!’).  Rõ ràng là không vì lợi ích của tất cả chúng 

sanh, không  vì  giúp đỡ tất cả chúng sanh  liễu sanh tử  xuất tam  giới, không 

thể  giúp  đỡ  chúng  sanh  cải  thiện  hoàn  cảnh  sinh  hoạt,  đây  đều  là  những 

người mà Phật gọi là Bồ Tát ngu si, không có trí huệ, tạo ra nghiệp tội, quả 

báo đều ở trong tam đồ (ba đường ác). 

---o0o--- 

 4. Dùng tâm không hy vọng (mong cầu) để thuyết pháp 

Cho nên đức Phật trong kinh nói với chúng ta rõ ràng, phàm là có tâm 

mong cầu cho dù  là  vì chúng sanh  mà thuyết pháp thì pháp đó cũng không 

thanh  tịnh,  pháp  đó  nói  thật  ra  là  ‘bất  như  pháp’  (pháp  không  đúng).   ‘Bất 

như pháp’ nghĩa là kinh điển thì không sai mà họ nói pháp lại sai, những gì 

họ nói ra đều không phải ý của Phật.  Họ không ‘nguyện giải Như Lai chân 

thật nghĩa’ mà là ‘giải sai Như Lai chân thật nghĩa’, tội nghiệp này rất nặng! 

---o0o--- 

 5.  Không dùng tâm tham ô để thuyết pháp 

Phật  tuyệt  đối  không  nói  tâm  tham  ô  có  thể  giúp  đỡ  chúng  sanh? 

Mình  còn  độ  không  nổi  cho  chính  mình  thì  làm  sao  độ  được  người  khác? 

Chữ tham mà Phật nói ở đây là chỉ tham, sân, và si.  Chữ ô là nhiễm ô, ngày 

nay  chúng  ta  nói  là  tâm  lý  ô  nhiễm,  tinh  thần,  tư  tưởng,  và  kiến  giải  ô 

nhiễm.  Tự mình có sự ô nhiễm trầm trọng như vậy làm sao có thể giúp đỡ 

người khác? 

---o0o--- 

 6.  Không lấy sự cung kính, cúng dường, và mưu cầu cho thân này an lạc 

 làm sự lợi ích chân thật  

Phật  không  nói  (khuyến  khích)  sự  hưởng  thụ  các  thứ  cung  kính,  tôn 

trọng,  cúng  dường,  và  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần;  không  những  kinh  điển 

Tiểu Thừa không có, kinh điển Ðại Thừa cũng không có, huống hồ là dùng 

những thủ đoạn và phương pháp lường gạt để mưu cầu những sự hưởng thụ 

này. Chuyện này thì Phật tuyệt đối không cho phép làm, chúng ta nhất quyết 

không  làm  những  chuyện  này.   Không  những  không  thể  làm,  cái  tâm  niệm 

tham này cũng không thể có, tại sao vậy?  Tại vì nếu có những tâm niệm như 

vậy nhất quyết không vãng sanh được; cho dù bạn một ngày niệm một trăm 

bộ kinh, niệm một triệu danh hiệu Phật, cổ đức có nói: ‘Hét bể cổ họng cũng 

luống công’, bạn nghĩ là bạn có thể vãng sanh sao? 

---o0o--- 

 7.  Dùng tụng kinh niệm Phật để đè nén vọng niệm.  

Tụng kinh niệm Phật chỉ là phương pháp, mục đích của nó là để làm 

cho  tâm  thanh  tịnh;  dùng  phương  pháp  này  đem  những  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước niệm mất hết, niệm cho tâm thanh tịnh hiện ra; tâm tịnh thì 

cõi  tịnh,  như vậy  mới  có  thể  vãng  sanh.   Xin  chớ  đem  ý  tưởng  nghĩ  sai  đi, 

đừng tưởng là niệm cho nhiều Phật hiệu mới được vãng sanh, vừa niệm Phật 

mà còn sanh tâm tham, sân, si, mà còn lập mưu kế để làm hại kẻ khác, như 

vậy có thể vãng sanh được sao? 

 Phải  nên  biết  rằng,  dùng  phương  pháp  này  để  niệm  mất  hết  những 

 phiền não, vọng  tưởng, phân  biệt, và chấp trước, để cho tâm thanh tịnh và 

 tâm từ bi hiện ra thì mới có thể vãng sanh. 

Cho nên khi chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành động phải 

đem so sánh với những gì Phật đã dạy trong kinh.  Tại sao Phật Bồ Tát dạy 

chúng ta phải làm công phu sáng và tối?  Tôi đã nói với chư vị nhiều lần về 

ý  nghĩa  của  việc  này,  khóa  sáng  và  tối  là  dùng  để  ‘trị  bịnh’;  hồi  xưa  khóa 

công phu sáng tối  là  mỗi cá  nhân tự  làm.   Lúc  Phật còn tại thế  và  lúc Phật 

Pháp mới truyền đến Trung Quốc, đại chúng tập hợp tu tập chung là để nghe 

kinh,  nghiên  cứu,  thảo  luận  cũng  như  vào  lớp  học  nghe  giảng;  tu  hành  thì 

mỗi cá nhân tu hành riêng rẽ chứ không có hợp lại tu tập chung, chỉ khi nghe 

kinh, nghiên cứu, và thảo luận mới tụ hội lại. 

Trong Tịnh Ðộ Tông, người đề xướng đầu tiên việc tụ hội lại để tu tập 

chung  là  Huệ Viễn đại sư.  Ngài kiến  lập  Niệm  Phật Ðường tại  Lô Sơn, có 

123 người đồng chung chí hướng hợp lại để tu niệm.  Các môn phái khác thì 

chưa có mãi đến sau đời Ðường mới bắt đầu phổ biến.  Ðúng ra là hai vị đại 

sư  Bách  Trượng  và  Mã  Tổ  đề  xướng  xây  dựng  tòng  lâm.   Xây  dựng  tòng 

lâm  là  chủ  trương  không  những  phải  học  chung  mà  còn  phải  tu  tập  chung 

nữa.  Cho nên chế độ tòng lâm là đặc sắc của Phật giáo Trung Quốc [sau đời 

Ðường], trong đó đại chúng tập hợp lại cùng nhau tu tập.  Cùng nhau tu tập 

có ích lợi gì?  Tức là nương dựa vào đại chúng, mỗi người riêng rẽ có lúc sẽ 

làm  biếng  giải  đãi,  khi  đại  chúng  ở  chung  với  nhau  bắt  buộc  mỗi  người 

không dụng công  tu  hành  không  được;  mỗi  người trong đại chúng khích  lệ 

và đốc thúc lẫn  nhau, ai cũng không dám  lười biếng.  Cùng chung tu tập  là 

có mục đích và ý nghĩa này! 

Cho nên chế độ tòng lâm đối với chúng sanh thời mạt pháp rất có ích 

lợi; một người riêng rẽ thì dễ làm biếng giải đãi và dễ thoái chuyển; nhưng 

đại chúng ở chung  một chỗ để tu tập chân chánh có nhiều thuận lợi hơn nên 

mới  lập  ra  công  khóa  (buổi  tu  chung)  sáng  và  tối.   Nội  dung  của  khóa  tu 

sáng tối  là  xem chúng ta có bịnh  gì  phải dùng thuốc gì  để chữa trị.  Những 

kinh  để  tụng  trong  khóa  sáng  tối  ngày  xưa  không  còn  thích  hợp  cho  ngày 

nay  nữa;  nói  cách  khác  những  kinh  này  có  thể  trị  bịnh  cho  người  thời  xưa 

nhưng  trị  không  nổi  bịnh  của  người  hiện  nay.   Vậy  thì  phải  làm  sao?   Phải 

tìm ra bịnh hiện nay của chúng ta là bịnh gì, cần dùng thuốc gì để chữa trị. 

Ngày  nay chúng  ta tu Tịnh  Ðộ, tụng kinh  A Di Ðà rất tốt  nhưng quá 

ngắn, ý nghĩa quá sâu; có thể bạn sẽ nói kinh A Di Ðà rất dễ hiểu, không sâu 

lắm, bạn thử xem chú giải của Ngẫu Ích đại sư và chú giải của Liên Trì đại 

sư, bạn sẽ rất kinh ngạc mà biết rằng kinh A Di Ðà rất thâm sâu, còn sâu hơn 

kinh Vô Lượng Thọ.  Cho nên hôm nay chúng ta chọn kinh Vô Lượng Thọ 

để tụng trong buổi công khóa sáng và tối.  Hãy đọc kinh và nên thường nghĩ 

đến trong kinh Phật dạy chúng ta làm thế nào, chúng ta có làm được không? 

Khóa  tối  là  để  phản  tỉnh;  nếu  đã  làm  được  thì  phải  tự khích  lệ  và  tự 

nhủ ngày mai phải làm cho tốt hơn; nếu chưa làm được thì phải tìm cách để 

làm cho bằng được, y theo lời dạy mà tu hành, đó mới là công khóa sáng tối, 

công phu như vậy mới có công đức chân thật.  Không phải là buổi sáng niệm 

một lần cho Phật, Bồ Tát nghe, buổi tối lại niệm thêm một lần cho Phật, Bồ 

Tát nghe, không có tí gì liên quan đến hành vi sinh hoạt của mình, như vậy 

tội nghiệp sẽ nặng lắm, phải đọa địa ngục A Tỳ. 

Khi gặp vua Diêm La bạn mới hỏi: ‘Mỗi ngày tôi đều tụng kinh sáng 

tối không sót ngày nào, tại sao ông lại bảo tôi phải đọa địa ngục A Tỳ?’  Vua 

Diêm La sẽ nói với bạn: ‘Mỗi buổi sáng bạn gạt Phật một lần, buổi tối lại gạt 

thêm  lần  nữa,  gạt  cả  đời  luôn,  bạn  không  đọa  địa  ngục,  ai  đọa  địa  ngục?’  

Phải biết nếu không hiểu rõ ý nghĩa của buổi công khóa sáng tối thì đó đều 

là nghiệp nhân của địa ngục A Tỳ; bạn gạt Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát không 

có trong thế gian, hình tượng bằng đất bằng gỗ bạn cũng nhẫn tâm gạt được, 

vậy thì tâm bạn quá tàn nhẫn! 

Thời gian trôi qua thiệt nhanh, buổi giảng ngày hôm nay là buổi chót, 

lần sau ở đây có cử  hành Phật  Thất,  xin  mời các bạn đồng tu tham dự.   Ba 

ngày nay chúng ta thảo luận những vấn đề này có liên hệ rất chặt chẽ đối với 

sự tu học và sanh hoạt của chúng ta. 

---o0o--- 

F. CHÁNH PHÁP TUYỆT ÐỐI TƯƠNG ỨNG VỚI LỢI ÍCH CHÂN 

THẬT 



Ðầu tiên chúng ta phải thể nhận trong sinh hoạt của thời đại hiện nay 

tu  hành  rất  khó  khăn,  đúng  như  đức  Thế  Tôn  có  nói  trong  hội  giảng  kinh 

Lăng Nghiêm rằng ma chướng quá nhiều; những gì mắt chúng ta thấy được, 

tai nghe được, phàm tất cả những gì trái ngược với tâm thanh tịnh của chúng 

ta đều thuộc về ma chướng.  Cho nên Phật dạy trong kinh rất hay, năm xưa 

khi Phật còn tại thế lúc giảng kinh thuyết pháp có một số nguyên tắc, những 

nguyên tắc  này đương  nhiên  là  giáo  giới cho Bồ Tát  và  hy  vọng  người đời 

sau cũng có thể tuân theo. 

Nguyên tắc thứ nhất, tất cả pháp mà Phật nói ra hoàn toàn tương ứng 

với sự  lợi  ích chân  thật,  và cũng  là  nói Phật  giúp chúng ta có thể đạt được 

những  lợi  ích này trong đời sống  hàng  ngày.  Nếu có thể đem  lại sự  lợi ích 

trong  hiện  tại  mà  không  có  lợi  ích  cho  đời  sau  nữa  thì  Phật  nói  đó  không 

phải  là  lợi  ích  chân  thật.   Lợi  ích  chân  thật  là  đời  này  có  được  lợi  ích  và 

trong  nhiều  đời  sau  cũng  có  lợi  ích.   Chư  Phật  Bồ  Tát  tuyệt  đối  không  nói 

những gì trái ngược với nguyên tắc này. 

Ý nghĩa của câu này rất sâu, vì ngoài Phật ra, trong thời đại hiện nay 

giống như trong kinh Lăng Nghiêm có nói: ‘Tà sư thuyết pháp nhiều như cát 

sông  Hằng’; pháp của  tà sư  nói đương  nhiên không phải  là chánh pháp, tại 

sao  có  nhiều  người  tin  theo?   Có  nhiều  người  ủng  hộ  như  thế?   Trong  đó 

nhất định phải có đạo lý của nó. 

Nếu dựa trên sự lợi ích mà nói, số tà sư này có thể giúp bạn hiện thời 

đạt được lợi ích trước mắt, nhưng nhất định không thể bảo đảm bạn đời sau 

cũng có lợi ích như vậy.  Chúng ta hãy bình tĩnh mà quan sát, không phải là 

khó  hiểu,  hiện tiền có thể giúp cho bạn đạt được danh  văn  lợi dưỡng (danh 

lợi hưởng thụ), làm thỏa mãn lòng tham, sân, si, kiêu mạn, và phiền não của 

bạn, chắc bạn cũng rất vui thích vì những gì bạn mong muốn đều có thể đạt 

được. 

Thiệt tình mà nói, nếu trong sanh mạng của chúng ta không có những 

thứ phú quý giàu sang, không có những danh lợi đó, những tà sư này có thể 

giúp  chúng  ta  đạt  được  không?   Nói  cho  quý  vị  biết,  tuyệt  đối  không  thể 

được.  Giả sử họ có thể giúp chúng ta đạt được, thì năng lực của họ vượt hơn 

luật nhân quả rồi; họ có thể đạp đổ định luật nhân quả chăng?  Chư Phật, Bồ 

Tát còn không làm được, họ làm sao có thể làm được! 

Từ đó có thể biết được, cho dù họ dùng mọi phương pháp để làm như 

là  họ  giúp  chúng  ta  đạt  được  vậy,  thiệt  ra  đó  đều  là  những  gì  trong  mạng 

chúng  ta  đã  có  sẵn;  chân  tướng  sự thật  là  ‘ nhất  ẩm  nhất  trác,  mạc  phi  tiền 

 định’,  tạm  dịch  là   ‘một  miếng  ăn,  một  miếng  uống  đều  đã  có  định  trước’. 

Phàm  là  những  người  có  đầu  óc  bình  tĩnh  một  chút  đều  có  thể  thấy  được 

những  sự  thật  này;  những  tín  đồ,  tín  chúng  theo  họ  có  phải  là  người  nào 

cũng có thể đạt được danh  lợi  hưởng thụ  như vậy hết sao?  Không  hẳn thế, 

chỉ có một ít người có thể có được thôi; nếu nói mọi người đều đạt được thì 

đó mới là thật. 

Chỉ có một số người đạt được mà người khác không đạt được, thì đó 

chưa  chắc  là  thật;  những  người  đạt  được  là  cơ  duyên  của  họ  chín  muồi, 

nghiệp nhân thành thục, quả báo hiện ra, chỉ là chuyện như vậy mà thôi.  Từ 

đó có thể biết không phải là năng lực của họ (những tà sư) làm được.  Họ có 

thể biết được quả báo của bạn lúc nào sẽ hiện ra, họ có những năng lực (thần 

thông ) nhỏ này, họ có thể biết được khi nào vận may của bạn đến, biết được 

khi  nào  bạn  sẽ  được  thăng  quan  lên  chức,  khi  nào  sẽ  phát  tài;  nương  vào 

nhân duyên của bạn họ nói là họ đến gia trì và phò hộ cho bạn, bạn mắc lừa 

rồi, kiếp sau nhất định phải đọa ba đường ác.  Cho nên đây không phải là lợi 

ích, không tương ứng với lợi ích chân thật. 

Chúng  ta  mong  cầu  sự  phú  quý  ở  thế  gian,  không  phải  là  cầu  không 

được.  Có câu nói là: ‘ Trong nhà Phật có cầu thì sẽ có cảm ứng’, điều này là 

thật đó, không phải  giả, vậy thì  phải cầu  như thế  nào  mới được?  Sự  mong 

cầu  này  nhất  định  phải  như  lý,  như  pháp  và  có  lý  luận  phương  pháp  đàng 

hoàng. 

Trên mặt lý mà nói thì phải có tâm chân thành, tâm thanh tịnh, và tâm 

đại từ bi.  Trên mặt sự mà nói là điều Phật dạy chúng ta:  bố thí. 

 Bố thí tài vật là trồng nhân, được giàu có là quả báo, cho nên  chúng 

 ta muốn giàu có thì phải tu bố thí tài vật.  

 Nếu bạn muốn thông minh trí huệ, bạn phải biết tu bố thí pháp.  

 Nếu bạn muốn khoẻ mạnh sống lâu, bạn phải biết tu bố thí vô uý (giúp 

 cho người ta không lo sợ ) .  

Phật dạy chúng ta tu nhân gì thì được quả đó, đây là tương ứng; không 

những tương  ứng  với  lợi  ích chân thật, đối  với pháp cũng tương ứng; đúng 

như  lý,  như  pháp  thì  không  có  gì  là  cầu  không  được.   Nếu  chúng  ta  mong 

cầu  nhưng  không  được  mãn  nguyện,  đây  là  vì  lý  do  gì?   Là  tại  nghiệp 

chướng gây ra trở ngại và làm chúng ta không được mãn nguyện. 

Như vậy thì phải  làm sao?  Phải tìm ra  nghiệp chướng  và tiêu trừ nó 

thì  sẽ  được  mãn  nguyện.   Lý  luận,  sự  thật  và  phương  pháp  mong  cầu  này 

đức Phật đã nói qua rất nhiều trong kinh điển.  Các vị đã đọc kinh Vô Lượng 

Thọ rồi, trong đó nói rất đầy đủ; đọc thuộc rồi lúc nào có cơ hội quý vị nên 

nghiên cứu thảo luận nghĩa lý trong kinh, làm thế nào để áp dụng vào trong 

đời  sống  và  công  việc  hàng  ngày  của  chúng  ta,  làm  thế  nào  để  vận  dụng 

những nguyên lý và nguyên tắc này, như vậy mới gọi là tu hành chân chánh. 

Cho  nên  phải  tương  ứng  với  lợi  ích,  với  pháp,  với  lý  luận  phương 

pháp,  càng  quan  trọng  nhất  là  phải  tương  ứng  với  sự  đoạn  dứt  phiền  não. 

Những  pháp  gì  ma  thuyết  ra  tuyệt  đối  không  có  những  thứ  này;  ma  không 

dạy bạn đoạn phiền não, ma khuyến khích bạn tăng trưởng tham, sân, si, và 

[kiêu]  mạn;   ngược  lại,  chư  Phật  Bồ  Tát  dạy  bạn  xa  lìa  phiền  não,  diệt  tận 

phiền não. 

Xa  lìa  phiền  não  thì  công  phu  tu  hành  của  bạn  sẽ  được  đắc  lực;  diệt 

tận phiền  não, bạn  mới có thể chứng quả,  và cũng có  nghĩa  là bạn  mới đạt 

được đại viên mãn, mới được đại tự tại. 

Trong  thời  mạt  pháp  hiện  nay  của  chúng  ta,  chư  Phật  Bồ  Tát  trở  lại 

thế  gian  này  (tái  lai)  cũng  có,  không  phải  là  không  có,  nhưng  không  phải 

dùng một thân phận vai trò nhất định nào, có khi là dùng thân phận của một 

vị pháp sư xuất gia, có khi là thân phận của một vị tại gia cư sĩ, trưởng giả; 

những người này nhất định phải khuyên bạn niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, tại 

sao vậy?  Tại vì đây là sự lợi ích rốt ráo viên mãn nhất. 

 Nếu đời này không thể vãng sanh, không  kể là bạn  tu học  pháp môn 

 nào, bạn không có biện pháp gì để thoát ly lục đạo luân hồi, cũng có thể nói 

 là bạn không có năng lực để đoạn ‘kiến tư phiền não’.  Không thoát ra khỏi 

 luân hồi, nhất định là thời gian ở trong ba đường ác lâu dài hơn thời gian ở 

 trong ba đường thiện; đây là điều mà chúng ta không thể không cảnh giác!  

Phật dùng thân để  làm  gương  và thuyết pháp cho tất cả chúng sanh. 

Căn tánh của chúng sanh không đồng đều với nhau, cho nên Phật nói ra rất 

nhiều pháp  môn để tùy theo căn tánh của  mỗi  người  mà  giúp cho  họ thành 

tựu; đây là lý do mà Phật nói ra pháp môn và kinh điển nhiều như vậy. 

Trong kinh Ðại Tập đức Phật có dạy cho hậu thế rất rõ ràng, Phật nói 

 trong thời Chánh pháp thì Giới Luật thành tựu; Chánh pháp là thời gian một 

ngàn  năm  sau  khi  Phật  diệt  độ;  trong  thời  kỳ  Tượng  pháp  thì  Thiền  Ðịnh 

 thành  tựu;  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc  nhằm  ngay  thời  kỳ  Tượng 

pháp,  cho  nên  Thiền  định  thành  tựu  tại  Trung  Quốc  đích  thực  là  rất  huy 

hoàng  hưng  thịnh.  Trong  thời  Mạt  pháp  thì  Tịnh  Ðộ  thành  tựu;  hiện  nay 

không  kể  là  tính  theo  sự  ghi  chép  của  lịch  sử  Trung  Quốc  hoặc  là  sự  tính 

toán  của  những  nước  khác,  2000  năm  sau  khi  Thế  Tôn  diệt  độ  là  thời  Mạt 

pháp,  trong  thời  Mạt  pháp  thì  tu  Tịnh  Ðộ  dễ  thành  tựu,  đây  là  lời  Phật  nói 

(trong  kinh  Ðại  Tập).   Cho  nên  tất  cả  chư  Phật  Bồ  Tát  nếu  nương  theo 

nguyện để trở lại thế gian này, nhất định là sẽ khuyên mọi người niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

G. BỐN NGUYÊN TẮC ÐỂ PHÂN BIỆT CHÁNH VÀ TÀ 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  có  nói:  ‘Tà  sư  thuyết  pháp  nhiều  như  cát 

sông  Hằng’;  Dựa  vào  đâu  để  phân  biệt  chánh  và  tà?   Ngược  lại  với  bốn 

nguyên tắc mà Phật thuyết pháp là tà, là của ma nói. 

 1.  Tuyệt đối cùng lợi ích không tương ứng. 

Ðây là ma nói.  Nói một cách khác những pháp nào mà khi học xong 

thật  sự  là  không  có  lợi  ích,  không  có  lợi  ích  tức  là  có  tổn  hại;  tổn  hại  chỗ 

nào? Chúng ta không cần phải nói ra, quý vị suy nghĩ thử xem, cũng dễ thấy 

thôi. 

 2.  Tức là tương ứng với phi pháp.  

Ðối chọi và tương phản với những gì Phật nói. 

 3.  Nhất định là tương ứng với phiền não.  

Nếu bạn tu học theo phương pháp của họ (ma), không những là không 

thể tiêu trừ phiền não, mà càng ngày càng tăng trưởng phiền não, tăng thêm 

tham, sân, si, mạn, tăng thêm đố kỵ, tăng trưởng thêm sự tạo tội nghiệp. 

 4.  Tuyệt đối tương ứng với sanh tử.  

Cũng có thể nói là họ không chủ trương thoát ly ra khỏi luân hồi, họ 

dạy  người sau khi chết đi  mau  mau  trở  lại làm  người.  Sau khi chết đi, bạn 

muốn làm người thì có thể được thân người sao?  Không hẳn là vậy, lời Phật 

nói  là  thật  đó;  Phật  tỉ  dụ  sau  khi  người  chết  đi  đời  sau  có  thể  được  thân 

người trở lại nhiều cũng như đất trong móng tay, không được thân người trở 

lại nhiều như đất trên địa cầu này.  Cho nên người ta  mất đi thân người đời 

sau có lại được thân  người  hiếm có  như ‘lông phụng sừng  lân’, không phải 

ai cũng có thể có thân người lại được. 

Những  người  nào  mới  có  thể  được  thân  người  trở  lại?   Trong  kinh 

Phật nói rất nhiều, phải giữ tròn ngũ giới thập thiện thì mới được thân người 

trở  lại.   Ngũ  giới  là  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không 

nói  dối,  không  uống  rượu.   Thập  thiện  là  thân  có  ba,  miệng  bốn,  ý  ba, 

(không sát sanh, không trộm cắp,  không tà dâm, không  nói dối, không  nói 

lưỡi  hai  chiều,  không  nói  lời  thô  ác,  không  nói  lời  thêu  dệt,  không  tham, 

không sân,  và không si) tôi ở đây không  nói kỹ  nữa.  Tự  mình suy  nghĩ kỹ 

lưỡng trong đời này ngũ giới và thập thiện của mình có thể làm được đến 80 

điểm  không  (80  %).   Nếu  được  thì  đời  sau  quyết  định  là  không  mất  thân 

người;  nếu  không  được  80  điểm  thì  đời  sau  không  chắc  là  sẽ  được  thân 

người trở lại. 

Cho  nên  ma  thuyết  pháp  thì  tương  ứng  với  sanh  tử  và  sáu  nẻo  luân 

hồi.  Ma không dạy cho bạn thoát ly ra khỏi lục đạo.  Khi chúng ta tiếp xúc 

với tất cả chúng sanh, bạn bè thân quyến và những người quen cũng nên nói 

cho họ biết việc này, khuyên họ đoạn ác tu thiện, khuyên họ niệm Phật cầu 

vãng sanh.   Bạn  nói  những  gì  phù  hợp tương đồng  với bốn  nguyên tắc  này 

thì  đều  là  chánh  pháp;  những  gì  trái  ngược  với  bốn  nguyên  tắc  này  là  tà 

pháp, đây là điểm chánh mà chúng ta nên nhớ. 

---o0o--- 

H. HẠNH TỐT VÀ HẠNH XẤU 

Chúng  ta  có  thể  thấy  trong  kinh  điển  Ðại  thừa,  chư  Bồ  Tát  thị  hiện 

trong  thế  giới  này  mang  rất  nhiều  hình  thức;  thị  hiện  làm  những  hạnh  tùy 

thuận với pháp tánh thì không có vấn đề gì hết, chúng ta sẽ không hoài nghi 

và y giáo phụng hành.  Nhưng có khi cũng thị hiện tùy thuận theo hạnh xấu, 

chúng ta sẽ không dễ phân biệt ra được, đây là điều mà chúng ta không thể 

không để ý đến. 

Thị hiện hạnh xấu thí dụ như phá giới hoặc là cố ý thị hiện ra rất nhiều 

hành vi tội ác.  Sự thị hiện này nhất định phải có nhân duyên đặc biệt của họ, 

đó  là  để  độ  một  số  đối  tượng  đặc  biệt  mà  sẽ  không  tùy  tiện  thị  hiện  trong 

phần đông quần chúng; nếu bạn có thể nhận biết được điều này thì bạn đã có 

trí huệ khá lắm. 

Những chuyện thị hiện này từ xưa đến nay cũng thường nghe đến; nếu 

có  cơ  duyên  đặc  biệt  bạn  cũng  có  khi  gặp  được.   Phật  có  lời  dạy  đặc  biệt 

riêng  cho  những  trường  hợp  này.   Phật  cử  ra  một  thí  dụ  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm,  trong  53  cuộc  tham  vấn  của  Thiện  Tài  đồng  tử có  một  số  Bồ  Tát 

tùy  thuận  theo  phiền  não.   Phật  gọi  những  vị  này  là  ‘Huệ  Hạnh  Bồ  Tát’, 

không phải là Bồ Tát sơ cấp (sơ học).  Bồ Tát sơ cấp không có năng lực này; 

tại sao vậy?  Bồ Tát sơ cấp còn chưa đoạn dứt được tập khí của tham, sân, si, 

và  mạn;  nếu  họ  tạo  ra  những  ác  nghiệp  này  thì  nhất  định  phải  đọa  vào  ba 

đường ác. 

Huệ  Hạnh  Bồ Tát là  những  hạng  người  như thế  nào?  Những  Bồ Tát 

đã hoàn toàn phá hết 4 tướng (ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, và 

thọ  giả  tướng)  và  4  kiến  (ngã  kiến,  nhân  kiến,  chúng  sanh  kiến,  và  thọ  giả 

kiến ) nói trong kinh Kim Cang.  Ðây là hạng người nào?  Ðó là Pháp Thân 

Ðại  sĩ  mà  trong  kinh  thường  nói  đến  chứ  không  phải  là  người  thường.   Họ 

thị hiện ra những ác hạnh nhưng trong tâm họ không có, vì độ chúng sanh họ 

có  thể  mở  rộng  cửa  phương  tiện  và  không  bị  gò  bó  chút  nào.   Tâm  của  họ 

thanh tịnh, một tí bụi bậm cũng không nhiễm, họ có bản lãnh này. 

Người Trung Quốc phần đông đều biết hồi xưa có vị Tế Công trưởng 

lão  (người  Việt  thường  nói  đến  với  cái  tên  là  Tế  Ðiên  Hòa  Thượng).   Bạn 

thấy hành vi của Tế Công hình như là không giữ giới luật và cũng không giữ 

thanh quy (của nhà chùa), mà còn đặc biệt thích ăn thịt chó.  Ðích thật là có 

người  Tế  Công  này,  nhưng  không  giống  như  sự  miêu  tả  trong  tiểu  thuyết, 

chuyện tiểu thuyết viết không chịu trách nhiệm.  Thế thì ông Tế Công này có 

những hành vi như vậy không?  Trong Cao Tăng Truyện thật có ghi ổng ăn 

thịt chó và uống rượu, vả lại truyện Tế Công trong Cao Tăng truyện rất dài, 

dài  hơn  truyện  ký  của  những  vị  pháp  sư  khác;  hình  như  có  đến  bốn  năm 

quyển,  đó  là  chuyện  thật  không  phải  là  tiểu  thuyết.   Chuyện  này  ghi  lại 

những sự tích của  một  vị  A  La Hán  ứng  hóa thị  hiện ở đời chứ không phải 

người phàm. 

Ngài độ những hạng người mà một số người trì giới, giảng kinh, niệm 

Phật đàng hoàng trong chúng ta không có khả năng độ được, thành tựu được 

vô  lượng  công  đức;  tâm  địa  của  ngài  thanh  tịnh,  không  bị  phiền  não  trói 

buộc,  ngài  có  khả  năng  này.   Chúng  ta  không  thể  học  theo  những  người 

giống như vậy, chúng ta chỉ có thể khâm phục, cung kính, và tán thán, tuyệt 

đối không được bắt chước; nếu bạn bắt chước và đọa tam đồ thì ngài không 

chịu trách nhiệm! 

Gần  đây  vào  những  năm  đầu  thời  Dân  quốc,  xuất  hiện  một  vị  rất 

giống  Tế  Công  trưởng  lão;  đó  là  pháp  sư  Diệu  Thiện  ở  chùa  Kim  Sơn,  ở 

Chấn Giang, Giang Tô; người ta xưng ngài là ‘Phật sống Kim Sơn’, hành vi 

của ngài cũng rất giống Tế Công vào thời nhà Tống.  Cách thức thị hiện này 

là  ‘nghịch  hạnh’;  bạn  xem  ngài  mỗi  ngày  không  tụng  kinh  công  khóa  sáng 

tối, từ đó đến  nay không thấy  ngài  niệm cuốn  kinh  nào  hết, và cũng  không 

thấy  ngài tụng  giới qua  lần  nào, cả  ngày từ sáng  đến tối cười  ha  hả  lẫn  lộn 

trong nhóm cư sĩ, cùng nhau ăn uống, không có câu nệ gì hết. 

Ngài có thể dạy cho người ta khâm phục, mọi người đều xưng ngài là 

‘Phật sống’ và rất cung kính ngài; bốn mùa xuân, hạ, thu, đông, ngài chỉ mặc 

một cái áo mỏng, mùa đông không thấy lạnh, mùa hạ cũng không thấy nóng, 

đây  thiệt  rất  lạ  lùng.   Áo  của  ngài  cũng  không  có  giặt,  cả  đời  cũng  không 

tắm rửa qua mà trên thân thể không có mùi hôi, không những không hôi mà 

trên mình của ngài lại có mùi thơm; ngài không phải là người thường; chúng 

ta học theo ngài không được, điều này là thiệt đó. 

Trong xã hội hiện nay, có rất nhiều người giả mạo những thánh nhân 

này,  họ cũng không câu  nệ gò bó, nhưng  bạn thử xem  xét kỹ  mùa đông  họ 

có mặc áo lạnh không?  Nếu mùa đông họ chỉ mặc một cái áo mỏng, thì đó 

là thứ thiệt; nếu mùa đông mặc áo dày thiệt dày thì không phải là thứ thiệt. 

Mùa  hè  coi  họ  có  thể  mặc  áo  bằng  da  không?   Ăn  uống  có  thể  nào  không 

phân  biệt  không?   Không  phân  biệt  sạch  dơ  tất  cả  đều  ăn  hết.   Nếu  họ  làm 

những sự việc này không được, rất có thể họ chỉ là người giả mạo mà thôi. 

Ðây  là  điều  chúng  ta  phải  để  ý,  phải  cẩn  thận,  học  Phật  không  thể  để  cho 

người khác gạt. 

Hình dáng có thể gạt người, ngôn từ có thể gạt người, viết thành sách 

cũng  có  thể  gạt  người,  phải  nên  cẩn  thận.   Trong  thời  đại  hiện  nay,  tự  do 

ngôn  luận,  tự  do  xuất  bản,  không  có  hạn  chế,  không  giống  như  hồi  trước. 

Bạn  hãy  xem  triều  đại  trước  đời  nhà  Thanh,  nếu  bạn  muốn  xuất  bản  một 

cuốn sách, trong Phật giáo phải thông qua sự kiểm soát của quốc gia, không 

phải  ai  cũng  có  thể  tự  tiện  đem  sách  vở  đi  lưu  thông.   Những  đại  đức  cao 

tăng đương thời thẩm  tra  xem qua không  có vấn đề  mới đem trình  lên  vua, 

được phê chuẩn xong mới được in ra, không tự do như bây giờ. 

Tự do có sự lợi ích của tự do, nhưng cũng có rất nhiều tệ đoan; tà tri tà 

kiến  có  đầy  dẫy  trong  xã  hội,  người  không  có  trình  độ  trí  huệ  cao  muốn 

không bị những thứ này mê hoặc rất khó.  Ðây là khuyết điểm của tự do dân 

chủ.  Trong thời đại chuyên chế hồi xưa, hoàng đế thật sự là có gìn giữ tâm 

thanh tịnh cho nhân dân, ngăn ngừa không cho họ bị ô nhiễm.  Ông vua có 

trách nhiệm và sứ mạng này. 

Ở  Trung  Quốc  thời  xưa,  những  người  làm  quan  chánh  vụ,  cũng  như 

chức  ‘hành  chánh  thủ  trưởng’  hoặc  là  huyện,  thị  trưởng  ngày  nay,  họ  cũng 

tuân thủ ba  giới điều (giống  như nguyên tắc).  Ba giới đó là chín chữ: ‘Tác 

chi quân, tác chi thân, tác chi sư’.  Ðây là sứ mạng và trách nhiệm của những 

vị quan này. 

Nhiệm vụ của quân (vua) là lãnh đạo dân chúng trong nước, vua cũng 

như ông thị trưởng phải lãnh đạo dân chúng trong huyện thành phố đó.  ‘Tác 

chi  thân’  là  ông  quan  phải  lấy  tâm  trạng  của  người  làm  cha  mẹ  để  săn  sóc 

cho  dân  chúng;  người  ta  thường  gọi  ‘cha  mẹ  của  dân’  hoặc  là  ‘phụ  mẫu 

quan’;  họ phải  giúp đỡ làm cho đời sống  của dân chúng được tốt đẹp hơn. 

‘Tác chi sư’ là ông quan còn phải làm thầy giáo và dạy dỗ người dân.  Cho 

nên ba sứ mạng của quan chánh vụ là ‘quân, thân, sư’. 

Thời  đại  dân  chủ  ngày  nay  không  có  ba  sứ  mạng  này;  những  người 

quan  chánh  vụ  ngày  nay  được  gọi  là  ‘đày  tớ  của  nhân  dân’.   Dân  là  người 

chủ, quan là tôi tớ, dân muốn quan làm gì thì quan phải làm chuyện đó.  Bạn 

thử  nghĩ  xem  chúng  ta  muốn  có  một  người  quan  như  cha  mẹ  hay  là  một 

người quan như đày tớ trong nhà? 

Cha  mẹ  lo  lắng cho con cái chu đáo  nhất,  người đày tớ  làm  việc cho 

bạn chưa chắc có thể tin được; cho nên rất nhiều người hỏi tôi: ‘Pháp sư tán 

thành chế độ dân chủ hay là chế độ quân chủ?’.  Tôi trả lời là quân chủ; tôi 

biết những ưu điểm của quân chủ thì nhiều hơn dân chủ và tệ đoan (của quân 

chủ)  cũng  ít  hơn  dân  chủ.   Nếu  quý  vị  đọc  kỹ  lịch  sử  thì  sẽ  hiểu  rõ,  đừng 

tưởng là làm vua rất ích kỷ; nói thật ra ích kỷ là điểm tốt của vua; ông vua 

phải  luôn  luôn  để  ý  cẩn  thận,  luôn  luôn  phải  lo  đến  sự  lợi  ích  của  bá  tánh 

(dân chúng); nếu lơ là thì nhân dân sẽ nổi dậy lật đổ triều đình.  Nếu ông vua 

muốn  được  sự  ủng  hộ  của  toàn  dân  thì  phải  làm  một  ông  vua  tốt,  thiệt  là 

phục vụ cho quốc gia và nhân dân; như vậy thì dân mới ủng hộ vua, vua mới 

giữ  vững  triều  đại  được  lâu  dài,  mới  truyền  đến  mấy  mươi  đời,  mấy  trăm 

năm.  Cho nên chuyên chế không phải là không có ưu điểm, ngày nay tổng 

thống nhậm chức bốn năm thì không có tinh thần trách nhiệm như ông vua! 

Trở lại vấn đề, mọi người chúng ta đều là Bồ Tát sơ cấp, điều thứ nhất 

mà  Phật  dạy  chúng  ta  là  phải  biết  sự  lợi  hại  của  danh  lợi  hưởng  thụ  (danh 

văn  lợi  dưỡng),  nhất  định  là  tiêm  nhiễm  không  được.   Nhưng  danh  văn  lợi 

dưỡng  rất  dễ  mê  hoặc  người,  đã  có  mấy  người  có  thể  xả  ly  được?   Nếu 

không  thể  tránh  được  những  sự  mê  hoặc  này,  chúng  ta  muốn  thành  công 

trong một đời này thì quá khó. 

Phật dạy chúng ta nên thiểu dục tri túc (muốn ít và biết đủ), dục vọng 

ít thì rất dễ thỏa mãn.  Chúng ta ngày nay một ngày ăn ba bữa; hồi Phật còn 

tại thế, một ngày chỉ có một bữa ăn.  Ba bữa ăn có thể ăn được no, áo mặc có 

thể mặc được ấm, có một căn nhà nhỏ để che mưa đỡ nắng, đời sống vật chất 

như vậy đủ rồi, phiền não ít, tâm mới có thể hướng về đạo.  Nếu tham muốn 

sự hưởng thụ thì nhất định sẽ tăng thêm tham, sân, si, mạn, tăng thêm phiền 

não và đánh mất chánh niệm. 

Tất  cả  những  thiện  pháp  mà  Phật  dạy,  không  những  bạn  làm  không 

được,  cho  đến  những  ý  nghĩa  mà  Phật  nói  đến,  bạn  cũng  không  thể  hiểu 

được.  Cái  mà  Phật  gọi  là phước điền thù  thắng bạn không có  khả  năng để 

lãnh hội được; phước điền thù thắng nghĩa là Tam Học (Giới, Ðịnh, và Huệ), 

Lục  Ðộ  (Bố  thí,  Trì  giới,  Nhẫn  nhục,  Tinh  tấn,  Thiền  định,  và  Bát  nhã)  và 

mười  đại  nguyện  Phổ  Hiền.   Tuy  là  bạn  có  thể  nói  ra  được,  thiệt  ra  bạn  có 

tâm  khinh  mạn  đối  với  những  lời  dạy  của  Phật,  không  chịu  làm  theo,  khi 

khởi  tâm  động  niệm,  hành  vi  tạo  tác  đều  tương  ứng  với  ma,  vậy  làm  sao 

thành công được?  Cho nên Phật dạy cho Bồ Tát mới bắt đầu học nhất định 

phải xa lìa danh lợi và hưởng thụ. 

Nói đến  đây, chúng  tôi  lại  nhớ  tới  Liên  Trì đại sư,  ngài  là  một trong 

bốn  vị  đại  sư  đã  có  công  trong  việc  phục  hưng  Phật  giáo  vào  cuối  đời  nhà 

Minh;  khi  người  đời  sau  nhắc  đến  Liên  Trì  đại  sư  thì  không  ai  không  tôn 

kính và không hâm mộ ngài hết.  Liên Trì đại sư nói lúc còn trẻ ngài đi tham 

học  và  rất  ngưỡng  mộ  một  vị  cao  tăng  đại  đức  đương  thời,  Biến  Dung  lão 

hòa  thượng.   Ngài  thiệt  là  cung  kính  đi  ba  bước  lạy  một  lạy  đến  trước  mặt 

lão  hòa  thượng,  và  cung  kính  thỉnh  cầu  lão  hòa  thượng  khai  thị;   lão  hòa 

thượng chỉ nói một câu:  

‘ Ông nên nhớ kỹ đừng để danh văn lợi dưỡng làm hại đến’. 

Nói  xong  liền  kêu  ngài  đi  về,  đại  chúng  đứng  ở  ngoài  mục  kích 

chuyện này đều cười to cho rằng ngài Liên Trì từ xa ba bước một lạy đi đến 

đó, lão hòa thượng nhất định phải có diệu pháp cao siêu gì để dạy cho ngài, 

nào ngờ chỉ nói có một câu như vậy! 

Liên Trì đại sư có tâm chân thành cung kính và đã tiếp nhận (lời khai 

thị  trên).   Ngài  nói  với  mọi  người:  ‘Lão  hòa  thượng  rất  đáng  được  người 

cung  kính,  luôn  nói  lời  chân  thật,  không  nói  gì  cao  siêu  huyền  diệu  để  gạt 

người đời sau’, cho  nên cả đời  ngài tuân thủ theo  lời dạy, sự  thành  tựu  mà 

ngài có được cũng  là  nhờ câu  nhắc nhở của lão  hòa thượng, cả đời  xa  lánh 

danh văn lợi dưỡng. 

Lời  của  Biến  Dung  lão  hòa  thượng  rất  giống  với  lời  Phật  dạy  cho 

người sơ học, ở phía trước đã có nói qua, những người ‘phù hợp tương ứng 

với  lợi  ích,  với pháp, với đoạn phiền  não, với đại  niết bàn’  là thiện tri thức 

chân chánh. 

Một người ham muốn ít và biết đủ có rất nhiều lợi ích, rõ ràng nhất là 

họ  giảm  bớt  được  rất  nhiều  lỗi  lầm,  chúng  ta  biết  được  không  những  là 

người thế  gian,  mà  người  học Phật,  người xuất  gia có rất  nhiều  lỗi  lầm;  lỗi 

lầm này từ đâu phát sanh ra?  Là từ tham dục mà sanh ra đó. 

---o0o--- 

I. BA CƯƠNG LÃNH CHÁNH CỦA HÀNH MÔN 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đức  Phật  có  dạy  chúng  ta  ba  cương  lãnh 

chánh của hành môn (phương pháp tu hành): 

 1.   Thiện hộ khẩu nghiệp, bất kế tha quá (Giữ gìn khẩu nghiệp, đừng để ý 

 và nói đến  lỗi của người khác).  

Ðiều này bao hàm ý nghĩa vô cùng sâu rộng.  Trong ba nghiệp: thân, 

khẩu,  và  ý,  đức  Phật  đem  khẩu  nghiệp  để  hàng  đầu;  tại  sao  vậy?   Tất  cả 

chúng  sanh  tạo  nghiệp  dễ  nhất  là  khẩu  nghiệp.   Chúng  ta  nên  biết  khẩu 

nghiệp, trong đoạn trước có kể cho quý vị câu chuyện về người kiếm chuyện 

nói  xấu  pháp  sư  giảng  kinh,  ly  gián  thính  chúng  và  pháp  sư,  phải  đọa  18 

triệu năm trong địa ngục A Tỳ; từ địa ngục ra phải trải qua năm trăm đời mù 

lòa, và còn không biết bao nhiêu đời phải chịu bần cùng hạ tiện, rồi mới khôi 

phục  lại được thân  người bình thường, cho  nên  mới  biết tội báo của sự tạo 

khẩu nghiệp dễ sợ như thế nào. 

 2.  Thiện hộ thân nghiệp, bất thất luật nghi (Giữ gìn thân nghiệp, đừng vi 

 phạm luật lệ và mất tác phong) 



 3.  Thiện  hộ  ý  nghiệp,  thanh  tịnh vô  nhiễm  (Giữ  gìn  ý  nghiệp,  phải  luôn 

 thanh tịnh không nhiễm ô) 

Ba câu trên là ba cương lãnh chánh của hành môn, chúng ta phải nhớ 

nằm  lòng,  những  gì tất cả kinh  luận  nói đến đều  là để  giải  thích  rõ ba điều 

này, để dạy chúng ta phải luôn làm theo ba cương lãnh này trong đời sống, 

trong công việc, trong sự giao tế hàng ngày. 

Phong trào tư tưởng của người hiện nay là phải mới hơn, phải thay đổi 

luôn,  và  phải  mau  chóng  hoài.   Tư  tưởng  này  trong  Phật  pháp  có  không? 

Trong  Ðại  thừa  Phật  pháp  có,  nhưng  rất  khó,  nếu  sơ  học  Bồ  Tát  cũng  có 

quan  niệm  này,  yêu  cầu  mới,  thay  đổi,  và  tốc  độ  nhanh,  nhiều  khi  đi  lạc 

đường  hướng  cũng  không  biết.   Nếu  vậy  loại  người  nào  mới  có  thể  làm 

được?  Phật có nói Huệ Hạnh Bồ Tát, Pháp Thân Ðại Sĩ mới được, những vị 

này tâm thanh tịnh, trí huệ đã khai mở mới làm được. 

Tâm  không  thanh  tịnh,  trí  huệ  chưa  khai  mở,  sanh  hoạt  trong  phiền 

não  mà  đòi  mới,  đòi  thay  đổi  không  ngừng  và  nhanh  chóng,  những  quan 

niệm này tuyệt đối có hại.  Cho nên Bồ Tát sơ cấp (sơ học) tốt nhất là phải đi 

theo con đường của những vị đại đức thời xưa đã đi qua; bạn nên biết Phật 

giáo truyền đến  Trung Quốc được  hai  ngàn  năm,  hai  ngàn  năm trước ở  Ấn 

Ðộ đã truyền hết một ngàn năm.  Trong ba ngàn năm này, phàm những ai đi 

theo  con  đường  cũ,  những  ai  thiệt  thà  ở  trong  khuôn  phép  cũ  không  ai  là 

không  thành  tựu;  nghĩ  ra  những  điều  tân  kỳ  mới  lạ,  chúng  ta  không  thấy 

người  nào  thành  tựu  cả;  điều  này  đích  thực  đáng  cho  chúng  ta  suy  nghĩ  và 

phản tỉnh. 

Phật pháp và thế gian pháp không giống nhau, lý luận và phương pháp 

đều  không  giống  nhau, chúng  ta  có  thiệt  là  muốn  thoát  ly  sanh  tử  luân 

hồi  ngay  trong  đời  này  không?   Ðây  là  điểm  trọng  yếu  trong  sự  tu  hành 

của chúng ta. Nếu thiệt là muốn liễu sanh tử, thoát ra khỏi lục đạo luân 

hồi,  chúng  ta  phải  coi  trọng  lời  dạy  của  đức  Phật;  phải  cầu  giải  (hiểu 

rõ), phải thực hành, phải nỗ lực gắng hết sức để làm, như vậy đời này ta 

mới có hy vọng thành công được. 

 Phật dạy ta làm những gì ta phải hết lòng đi làm; Phật dạy chúng ta 

 những gì không nên làm, chúng ta nhất định không làm, như vậy mới đáng 

 là người con Phật, học trò giỏi của Phật; đừng nên làm một người chỉ mang 

 danh là Phật tử mà không có thực chất của người Phật tử chân chánh. 

---o0o--- 

G. ÐIỂM QUAN TRỌNG CỦA HÀNH MÔN 

Làm  người  con  Phật  có  ba  điều  quan  trọng  phải  làm  trong  đời  sống 

hàng ngày, không thể làm thiếu được: 

 1. Thứ nhất là đọc tụng.  

Ðọc kinh là cầm kinh trước mặt mà đọc.  Khi bạn học thuộc lòng rồi, 

không cần coi kinh cũng có thể nói ra thì gọi là tụng. 

Ðọc và tụng có mục đích gì?  Không quên lời dạy của Phật, luôn luôn 

ghi  nhớ  lời  dạy  này  trong  lòng,  nhớ  những  gì  nên  làm  và  những  gì  không 

nên làm. 

 2.  Thứ hai là tu hành.  

Tu hành là lúc chúng ta khởi tâm động niệm, nếu tâm niệm này Phật 

không  cho  thì  khi  khởi  lên  chúng  ta  phải  lập  tức  đem  nó  đổi  trở  lại.   Tu  là 

sửa đổi, hành là hành vi.  Tư tưởng, kiến giải, hành vi, lời nói nếu có lỗi lầm 

(lỗi  lầm  này  là  lấy  lời dạy của Phật  làm  tiêu chuẩn) thì đem  những  lỗi  lầm 

này  sửa  đổi  lại,  đó  gọi  là  tu  hành.   Cho  nên  tu  hành  là  tu  ở  chỗ  khởi  tâm 

động niệm, ở trong lời nói hành động, phải thường giác ngộ, phải biết được 

lỗi lầm của mình. 

Trong  nhà  Phật  chúng  ta  thường  nói  đến  ‘khai  ngộ’,  có  rất  nhiều 

người tưởng khai ngộ là cái gì rất huyền diệu, rất cao siêu, không thể tưởng 

tượng được.  Thiệt ra tất cả đều là gạt người hết.  Cái gì gọi là ‘khai ngộ’? 

Tôi biết lỗi lầm của tôi, biết tật xấu của tôi, tôi giác ngộ (biết được), đó gọi 

là ‘khai ngộ’.  Nếu bạn có rất nhiều lỗi lầm mà tự mình không biết, đó là bạn 

mê hoặc điên đảo; nếu bạn biết được lỗi lầm của mình thì bạn đã ‘khai ngộ’. 

Ðem những lỗi lầm này sửa đổi lại gọi là ‘chân tu’, thế mới gọi là ‘tu hành’. 

Cung kính người thiện, ưa thích chuyện thiện, ca ngợi chuyện tốt của 

người,  đây  gọi  là  ‘đức’;  tâm  địa  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  đại  từ đại  bi,  gọi  là 

‘đắc  đạo’.   Tất  cả  đều  ở  trong  đời  sống  bình  thường  hàng  ngày,  đâu  có  gì 

huyền diệu và kỳ lạ?  Cho nên phải hết sức hiểu rõ, kiểm điểm, và phản tỉnh, 

sửa đổi  lại  hành  vi, phải  làm  mỗi  ngày, bất cứ  lúc  nào cũng phải  luôn  luôn 

ghi nhớ và làm theo. 

  3. Thứ ba là diễn thuyết cho mọi người biết 

Diễn là biểu diễn, chữ này được dùng rất nhiều trong những buổi nói 

chuyện của chúng ta.  Phật Bồ Tát là gương tốt nhất cho chúng sanh hữu tình 

trong  chín  pháp  giới.   Họ  đều  là  gương  tốt  nhất  cho  chúng  ta  bắt  chước 

theo.  Họ biểu diễn cho chúng ta xem; biểu diễn những gì?  Ðây không phải 

là biểu diễn ở trên sân khấu, mà là biểu diễn trong đời sống, trong công việc, 

trong sự đối đãi tiếp xúc với người và sự việc, trong lời nói và hành vi.  Làm 

gương cho người khác noi theo, để cho người ta nhìn thấy thì sanh tâm cung 

kính, ngưỡng mộ, và bắt chước theo, đây gọi là ‘diễn’. 

‘Thuyết’ là giảng kinh thuyết pháp, sự giảng kinh thuyết pháp này có 

phạm vi rất rộng lớn.  Trong kinh thường nói không phải kêu bạn giảng toàn 

bộ kinh, bất kể khi gặp người nào thì giảng một câu kinh, nửa bài kệ (hai câu 

kệ)  khuyên  người  ta;  khi  thiện  căn  chín  muồi  thì  khuyên  người  niệm  Phật, 

nếu thiện căn không đầy đủ thì khuyên người ta dứt ác tu thiện, tự cầu phước 

đức cho mình (cho người đó). 

Thí dụ khi bạn bè gặp nhau, bạn hỏi họ muốn phát tài không?  Tôi biết 

phương pháp để phát tài, bạn muốn nghe không?  Phát tài là chuyện ai cũng 

muốn  nghe,  mới  nói  thì  ai  cũng  có  hứng  thú  muốn  nghe  liền.   Làm  sao  để 

phát  tài?   Tu  bố  thí  tài  thì  được  giàu  có,  phạm  vi  của  bố  thí  tài  rất  rộng, 

không phải kêu bạn đem tiền tài đi quyên cho người khác mới gọi là bố thí 

tài; đó là hiểu sai rồi.  Bố thí tài là dùng tài vật một cách thích đáng để làm 

lợi ích cho xã hội, cho mọi người, đây là bố thí một cách chân thật. 

Ba  thứ  trên  đây  là  chuyện  Phật  thường  hay  nói  đến  trong  kinh  điển: 

‘ thọ trì, đọc tụng, diễn thuyết cho người khác biết’, chúng ta phải hiểu được 

ý của Phật, phải biết làm cách nào mới có thể đạt được lợi ích chân thật của 

Phật  pháp.   Còn  một  chuyện  quan  trọng  mà  trong  kinh  thường  nói,  đó  là 

‘chúng vụ’, lỗi lầm liên quan đến việc này cũng rất lớn. 

‘Chúng  vụ’  là  gì?   Thích  làm  việc,  thích  kinh  doanh  và  tạo  ra  thật 

nhiều  sự  nghiệp,  Phật  nói  đó  là  lỗi  lầm.   Trong  kinh  Phật  đã  từng  nói  qua, 

Phật  cử  ra  một  thí  dụ  ‘Nếu  có  Bồ  Tát’,  Bồ  Tát  này  là  Bồ  Tát không  có  trí 

huệ, kinh doanh rất nhiều sự nghiệp, tôi cử ra một thí dụ, thí dụ như làm ra 

bảo tháp, điều này có ý giống sự xây dựng đạo tràng;  Người xưa thường nói 

tạo tháp cúng Phật thì phước báo vô biên; đức Phật nói người này tu phước 

cho dù tạo ra tháp bằng bảy báu ở khắp tam thiên đại thiên thế giới, Thế Tôn 

nói:  ‘Ta  gặp  vị  Bồ  Tát  này  sẽ  không  sanh  tâm  hoan  hỷ,  đó  không  phải  là 

chân chánh cúng dường ta, và cũng không phải là cung kính đối với ta’. 

Xem đoạn kinh này, chúng ta nhớ đến việc vua Lương Võ Ðế gặp Bồ 

Ðề Ðạt Ma, vị Tổ thứ nhất của Thiền Tông Trung Quốc.  Vua Lương Võ Ðế 

là đệ tử tại gia và đã thọ giới Bồ Tát.  Vua đã xây tổng cộng 480 ngôi chùa 

rất lớn và thích khuyên người đi xuất gia, vua đã độ tổng cộng đến mười vạn 

người xuất gia. Vua dùng oai quyền và tài lực của một ông vua để xây dựng 

chùa và cúng dường người xuất gia. 

Vua Lương Võ Ðế cảm thấy rất tự hào về chuyện này, muốn khoe với 

Tổ Ðạt Ma và hỏi ‘Công đức của tôi lớn không?’.  Tổ Ðạt Ma là người thật 

thà,  giống  như trong  kinh  nói:  ‘tâm  thanh  tịnh  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp’, 

nên trả lời rằng: ‘Không có công đức gì hết!’.  Vua Lương Võ Ðế nghe xong 

câu này thì không được vui, như bị tạt thau nước lạnh lên đầu, rất thất vọng 

nên  nói: ‘Ðược  rồi,  tôi  sẽ  không  hộ  pháp  cho  ông’.   Vì  thế  Sơ  Tổ  Ðạt  Ma 

phải lên chùa Thiếu Lâm ngồi đối mặt vào tường hết chín năm mới truyền y 

bát cho Tổ Huệ Khả! 

Giả sử năm xưa nếu Tổ Ðạt Ma có thể tùy thuận theo nhân tình và nói 

với  vua  Lương  Võ  Ðế:  ‘Công  đức  của  nhà  vua  rất  lớn’  thì  chẳng  lẽ  vua 

Lương Võ Ðế không hộ pháp cho Tổ Sư sao?  Nhưng một người chân chánh 

tu  hành  tuyệt  đối  không  vì  danh  văn  lợi  dưỡng  mà  nói  ngược  lại  chánh 

pháp.  Chuyện  ngài  nói  là chánh pháp, cho  nên  vua  Lương Võ Ðế  xây 480 

ngôi chùa mà không có công đức.  Trong kinh đức Phật nói nếu bạn xây tháp 

bảy báu khắp hết tam thiên đại thiên thế giới thì cũng không có công đức. 

Ðạo  lý  ở  chỗ  nào?   Ðây  là  như phía  trước  có  nói  ‘Không  phải  là  lợi 

ích chân thật’.  Ðây không phải là lợi ích chân thật, không như pháp, không 

thể  liễu  sanh  tử,  và  cũng  không  thể  chứng  niết  bàn,  đối  với  những  chuyện 

này  không  liên can!  Những chuyện  này  nói dễ  nghe  một chút thì  là phước 

đức,  phước  đức  hữu  lậu  của  lục  độ  chúng  sanh,  không  có  dính  líu  gì  với 

công  đức  hết.   Cho  nên  những  pháp  mà  Thế  Tôn  dạy  cho  Bồ  Tát đều  nhất 

định phải phù hợp và tương ứng với ‘ba la mật’ (nghĩa của ba la mật là đến 

bờ bên kia, viên mãn, hoàn hảo). Việc xây bảo tháp khắp tam thiên đại thiên 

thế giới cũng không bằng giảng cho người khác nghe bốn câu kệ, như trong 

kinh  Kim Cang có  nói: ‘Cho đến thọ trì bốn câu kệ’, trong  kinh  Kim Cang 

có rất nhiều thí dụ như vậy. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói còn hay hơn nữa:  

‘ Giả  linh cúng  dường  Hằng  sa  thánh.  Bất  như  kiên  dũng  cầu  Chánh 

 giác’,  

( ‘Nếu  như  cúng  dường  chư  thánh  nhiều  như  cát  sông  Hằng,  cũng 

 không bằng kiên quyết dũng mãnh cầu thành Phật’ ). 

Hàng thánh của Tiểu thừa là A La Hán, của Ðại thừa là từ hàng ‘Ðịa’ 

Bồ  Tát  trở  lên,  Ðẳng  giác  Bồ  Tát,  và  chư  Phật  Như  Lai;  bạn  cúng  dường 

những vị thánh nhân này số nhiều như cát sông Hằng, Phật nói không bằng 

niệm Phật cầu sanh tây phương Cực Lạc thế giới. Tại sao vậy?  Tại vì niệm 

Phật cầu sanh tây phương Cực Lạc thế giới là lợi ích chân thật, lợi ích vĩnh 

viễn, khi sanh đến Cực Lạc thế giới viên chứng tam bất thoái trong một đời 

sẽ thành Phật. 

Cho dù nói là không thành Phật, thời gian ở Cực Lạc thế giới làm Bồ 

Tát, bạn sẽ là A Duy Việt Trí Bồ Tát, bạn sẽ có trí huệ, thần thông, và năng 

lực để độ tận tất cả chúng sanh có duyên với bạn trong khắp hư không pháp 

giới, bạn sẽ có thể giúp đỡ họ; nếu bạn cúng dường Hằng sa thánh thì cũng 

chỉ  là tu được  một chút phước  thôi, trí  huệ và đức  năng của bạn không thể 

hiện ra, bạn không những không thể độ chúng sanh, mà tự mình cũng không 

độ được; chuyện này Lục Tổ Huệ Năng nói rất hay: ‘ Sanh tử đại sự, phước 

 không thể cứu được’.  Cho dù phước lớn hơn nữa cũng không thể liễu sanh 

tử, bạn cũng không thể ra khỏi luân hồi. 

Muốn liễu sanh tử thoát khỏi luân hồi thì phải tu và tích lũy công đức 

mới được; trong các thứ công đức không có gì sánh bằng niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ.  Tại sao tâm  nguyện thù thắng của  mình phát không được?  Phiền 

não tập khí còn rất nặng vẫn là đoạn dứt không đuợc; tâm vẫn không thể tịnh 

được,  đây  là  vì  nghiệp  chướng  tập  khí  của  chúng  ta  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay 

quá nặng và gây ra chướng ngại cho chúng ta. 

Chúng ta rất muốn tâm được thanh tịnh, rất muốn tương ứng với Phật, 

nhưng  làm  không  được;  làm  không  được  tại  sao  gặp  được  pháp  môn  này? 

Tại  sao  gặp  được  bộ  kinh  này?   Nói  một  cách  khác,  chúng  ta  có  thể  gặp 

 được pháp môn này và bộ kinh này, thiện  căn, phước đức, nhân duyên của 

 chúng  ta  đã  thành  thục  (chín  muồi).   Sau  khi  gặp  được,  muốn  làm  mà  làm 

không  được,  đây  là  tại  vì  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  tuy  là  có  đầy  đủ  nhân 

duyên  nhưng  còn  một  số  chướng  ngại,  chỉ  cần  chúng  ta  dẹp  xong  chướng 

ngại này thì chúng ta sẽ thành công. 

Dùng phương pháp gì để dẹp tan chướng ngại?  Ðọc tụng.  Nếu có vài 

người  bạn  có  cùng  chung  chí  hướng  khi  gặp  nhau  nên  thường  nghiên  cứu 

thảo luận; nhất định đừng có tự ái, hãy đem lỗi lầm của mình nói ra, phát lộ 

sám hối.  Hai ba người bạn cùng chung kiểm điểm thật tình để tìm ra sự sai 

lầm,  tất  cả  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo  luận  để  khắc  phục  những  tập  khí 

phiền não này. 

Thiện căn, phước đức, và nhân duyên của chúng ta trong đời này vừa 

đúng  lúc đã chín  muồi, chỉ tại  một chút chướng  ngại  này cản  trở; đem  dẹp 

chướng ngại này đi thì chúng ta sẽ thành công, quan trọng là ở chỗ này.  Cho 

nên  phải  ghi  nhớ thật  kỹ ba điều: ‘ Thọ trì, đọc tụng, diễn  thuyết cho  người 

 khác  biết’.   Công  đức  này  không  biết  lớn  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần  việc  vua 

Lương Võ Ðế xây dựng 480 ngôi chùa.  Ðức Phật nói nếu có người xây tháp 

bằng bảy báu đầy khắp tam thiên đại thiên thế giới thì cũng không sánh bằng 

bạn đâu. 

Mỗi lời nói của đức Phật đều là chân thật; chúng ta kể cả cá nhân của 

tôi  mỗi  người đều có rất  nhiều tập khí  và  phiền  não,  muốn sửa  đổi  mà sửa 

không hết.  Tôi có một lợi điểm là mỗi ngày giảng kinh cho đại chúng, có rất 

nhiều cơ hội để phản tỉnh.  Nếu không diễn thuyết cho người khác, cơ hội để 

phản tỉnh của bạn ít đi; nếu thường khuyên người khác đương nhiên cũng là 

khuyên  mình,  đây  có  đạo  lý  nhất  định.   Hy  vọng  là  chúng  ta  nhắm  vào 

phương hướng này, mục đích này, nỗ lực gắng sức thì ba ngày họp mặt này 

sẽ rất có ý nghĩa và có thể giúp chúng ta tiêu trừ rất nhiều chướng duyên ở 

trước mặt.  Biết phải tu hành như thế nào mới là công đức chân thật, mới là 

lời chân thật của Phật đã dạy cho chúng ta. 

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.  Xin thành thật cám ơn.  

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 6-15-2003 

---o0o--- 

PHỤ LỤC 

 Các bà nội trợ làm cách nào để tu Bồ Tát đạo ngay trong đời sống 

 hàng ngày.  

Mỗi  ngày  làm  một  số  công  việc  lập  đi  lập  lại  hoài  nhất  định  sẽ  cảm 

thấy buồn chán, nhất là những bà nội trợ hình như vĩnh viễn cảm thấy không 

có ngày nào giải thoát ra được, rất nhiều người cảm thấy quá khổ não!  Nếu 

như có thể đem quan  niệm  này đổi  ngược  lại thì sẽ cảm thấy  vô cùng sung 

sướng.  Trong quan điểm thông thường của phàm phu chúng ta có cái ‘ngã’ 

(tôi).   Tôi  đang  làm,  tôi  rất  khổ,  tại  sao  tôi  phải  làm  cho  họ  hưởng?   Càng 

suy  nghĩ  phiền  não  càng  nhiều.   Nếu  học  Bồ  Tát  đạo,  phát  nguyện  phổ  độ 

chúng sanh, thì cách nhìn cách suy nghĩ của họ sẽ khác liền. 

Hành Bồ Tát đạo đầu tiên là phải tu ‘bố thí ba la mật’.  Những bà ‘nội 

trợ Bồ Tát’ trong khi săn sóc lo lắng phục vụ cho  mọi người trong gia đình 

là đang tu bố thí ba la  mật đó.  Bố thí gồm có bố thí tài, bố thí pháp, và bố 

thí  vô  uý.   Bố  thí  tài  có  nội  tài  và  ngoại  tài.   Ngoại  tài  là  kiếm  tiền  cúng 

dường  nuôi  duỡng  người trong  nhà.  Nội tài  là dùng sức  lực  và  đầu óc của 

mình phục vụ cho người trong nhà.  Làm việc nhà có đầy đủ hết ba loại bố 

thí này.  Nếu bạn sắp xếp dọn dẹp trong nhà được gọn gàng sạch sẽ làm cho 

mọi  người  trong  nhà  rất  thoải  mái  dễ  chịu,  hàng  xóm  láng  giềng  phải  hâm 

mộ khen ngợi, đây là ‘trì giới ba la mật’.  Trì giới nghĩa là giữ luật lệ.  Bạn 

có  đủ  nhẫn  nại  để  làm,  không  cảm  thấy  mệt  nhọc,  đây  là  ‘nhẫn  nhục  ba  la 

mật’.  Mỗi ngày phải cải tiến hy vọng là ngày mai sẽ được tốt hơn hôm nay, 

đây  là  ‘tinh  tấn  ba  la  mật’.   Tuy  là  mỗi  ngày  làm  rất  nhiều  việc  trong  nhà, 

tâm địa vẫn thanh tịnh, một tí gì cũng không nhiễm, đây là ‘thiền định ba la 

mật’.   Tâm  thanh  tịnh  thường  sanh  trí  huệ,  pháp  hỷ  sung  mãn,  đây  là  ‘bát 

nhã ba la mật’.  Như vậy thì biết rằng, tất cả lục độ ba la mật của Bồ Tát đều 

nằm trong sự lau bàn, quét nhà, giặt áo, nấu cơm, tất cả đều thành tựu viên 

mãn.  Ðây cũng giống như trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử biểu 

diễn đi học Bồ Tát hạnh, tu Bồ Tát đạo. 

Bạn đem công việc nhà làm được tốt đẹp tức là làm gương tốt cho tất cả bà 

nội  trợ  trên  thế  gian,  cho  tất  cả  gia  đình.   Như  vậy  có  thể  độ  được  người 

hàng  xóm,  mở rộng ra thì có thể ảnh  hưởng đến  xã hội, quốc  gia,  thế  giới, 

cho đến tận hư không biến pháp giới.  Cho nên  mới biết Bồ Tát ở nhà quét 

dọn,  lau  bàn,  nấu  cơm,  giặt  áo  đều  là  đại  nguyện  đại  hạnh  độ  tất  cả  chúng 

sanh  trong  hư  không  pháp  giới.   Ðây  là  học  Phật,  là  chánh  niệm,  là  thật 

tướng  của  chư  pháp,  nếu  có  thể  quan  sát  như  vậy  thì  sẽ  đạt  được   pháp  hỷ 

sung mãn (niềm vui của đạo) thì làm sao còn sanh phiền não nữa!  Học Phật 

nhất  định  phải  đem  thực  hành  trong  đời  sống  sanh  hoạt  thường  ngày,  nếu 

không như vậy thì vô dụng.  Nếu hiểu được điểm này rồi từ đó suy ra, đi làm 

ở  công  ty  thì  cũng  tu  lục  độ  ba  la  mật.   Bồ  Tát ở  mọi  ngành  mọi  nghề,  thị 

hiện  ra  người  nam,  nữ,  già,  trẻ,  thân  phận  vai  trò  không  giống  nhau,  đều 

trong  môi  trường  sinh  hoạt  của  mình  tu  học,  tất  cả  đều  bình  đẳng  giống 

nhau, tất cả đều đứng hạng nhất, không có hạng nhì. 

---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	A. TẠI SAO CHÚNG TA TU THEO PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ? 

	B. TAM PHƯỚC

	1. Hiếu dưỡng phụ mẫu.  Phụng sự sư trưởng. Từ tâm không sát hại sinh vật. Tu thập thiện nghiệp

	2. Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, không phạm oai nghi

	3.  Phát Bồ Ðề tâm, Tin sâu nhân quả, Ðọc tụng Ðại thừa, Khuyến tấn hành giả





	C. CHƯỚNG NGẠI CỦA HÀNH GIẢ

	D.  TIÊU TRỪ CHƯỚNG NGẠI

	1. Bất cầu tha quá (Không để ý đến lỗi của người khác)

	2. Không nên tự khen mình mà chê bai kẻ khác. 





	E. PHÁP THANH TỊNH GIẢI THOÁT

	1.  Xa lìa chỗ huyên náo. 

	2.  Thiểu dục tri túc (Ham muốn ít và biết đủ). 

	3. Viễn ly lợi dưỡng (Xa lìa danh lợi hưởng thụ). 

	4. Dùng tâm không hy vọng (mong cầu) để thuyết pháp

	5.  Không dùng tâm tham ô để thuyết pháp

	6.  Không lấy sự cung kính, cúng dường, và mưu cầu cho thân này an lạc làm sự lợi ích chân thật

	7.  Dùng tụng kinh niệm Phật để đè nén vọng niệm. 





	F. CHÁNH PHÁP TUYỆT ÐỐI TƯƠNG ỨNG VỚI LỢI ÍCH CHÂN THẬT

	G. BỐN NGUYÊN TẮC ÐỂ PHÂN BIỆT CHÁNH VÀ TÀ

	H. HẠNH TỐT VÀ HẠNH XẤU

	I. BA CƯƠNG LÃNH CHÁNH CỦA HÀNH MÔN

	G. ÐIỂM QUAN TRỌNG CỦA HÀNH MÔN

	PHỤ LỤC




cover_image.jpg
Tinh-Tong-Nhap-
Mon-HT-Tinh-
Khong-Giang





index-1_1.jpg





